

----

### KRISHNAGAR COLLEGE

# CENTENARY COMMEMORATION VOLUME

EDITED BY

PARESHNATH GHOSH, M.A.,

AND

CHINTAHARAN CHAKRAVARTI, M.A.,

Joint Secretaries,

Krishnagar College Centenary Publications Sub-committee.

KRISHNAGAR COLLEGE NADIA. 1948

#### Published by

Satikumar Chatterji, Secretary Navavidhan Publication Committee, 95, Keshub Chandra Sen Street, Calcutta On behalf of Krishnagar College.

Printed by
B. N. Bose,
At the Bose Press,
30, Brojo Mitter Lane, Calcutta.

#### Cover Printed

At Sri Gouranga Press, 5, Chintamoni Das Lane, Calcutta.

Bound by

Basanti Binding Works, 61-1, Mirzapur Street, Calcutta.

#### PREFACE

Three years ago in the summer of 1945 when Krishnagar College was near completing a century of its glorious life, and the College authorities were engaged in drawing up an elaborate programme for the celebration of the great event in a befitting manner, the idea of bringing out a Centenary Commemoration Volume along with a History of the College and an Old Boys' Register was mooted and unanimously accepted by all concerned. The responsibility for the publication of the History and the Register was entrusted to Government of Bengal; but they have not yet seen the light of day. We on our part congratulate ourselves on the fact that our share of the work has at last been fulfilled even in spite of heavy odds.

A century in the history of an ancient people like us is not certainly a very long period, but the last hundred years in our national life have been fraught with events of such pulsating life as to have deserved the appellation "Renaissance" over India. An educational institution which flourished during this great epoch must have influenced and been herself influenced by the many movements that shaped and moulded our national life in recent times. It is with this inspiring consciousness that we took courage to embark upon an ambitious plan of publishing a commemoration volume which would be something like a review of the life and literature of Bengal during the last hundred years with contributions from men of light and leading in different spheres of our national life. We have succeeded but partially in realising our dream, as will be evident from a cursory glance at the list of contents.

Though we have not been able to include an article giving a connected history of education during the period, the section on Education is probably more fully represented than any other. There is something like a symposium on Education in its diverse aspects. The comparative paucity of contributions for other sections has been a matter of sincere regret. We have however a few thought-provoking articles on Arts and Literature. The section on Science contains only two articles, one of them drawing attention to a crying need of the present days, e.g., scientific fish-farming. The section on Social and Political Development received its modest share of treatment in a number of articles, one of which directs our attention to new

1V PREFACE

channels. It is to be regretted that most of our distinguished Old Boys fought shy of writing their reminiscences.

The period between the first inception and this final publication of the Centenary Commemoration Volume has been full of gigantic events that cast their shadows over the whole country and shook the very foundations of our national existence. If in the midst of this terrible upheaval our humble venture suffered a spell of suspended animation we may legitimately crave indulgence of the generous public for this delay in the publication of the volume. The difficulties encountered in procuring the requisite quantity of paper and securing the services of a competent Printing Press were no less enormous and depressing than those created by the general state of uncertainty and unrest in the atmosphere of the country. If we have succeeded at last in placing this volume before the reading public by overcoming heavy odds and almost insurmountable obstacles, it has mainly been due to the untiring energy and unparalleled enthusiasm of our late Principal Sri'J. M. Sen, who even after his retirement took upon himself the none too pleasant task of seeing the volume through the press. We are simply overwhelmed by a sense of gratitude for all that he has done in this matter. Our sincere thanks are also due to Sri N. C. Sinha, Head Master, Keshab Academy, for his disinterested efforts in solving various difficulties at different stages in the long course of carrying the work through the press. Let us also convey our grateful appreciation of the assistance we received from the members of the College Governing Body and members of the Publicity and Publication Sub-Committee. In conclusion we offer our deeply felt tribute of gratitude to all those generous gentlemen who in the midst of all their preoccupations could afford time to write their valued articles just in deference to our earnest wishes. We are also thankful to the Director of Public Instruction, Bengal, for giving us necessary permission to publish the volume.

Pareshnath Ghosh.

CHINTAHARAN CHAKRAVARTI.

### **CONTENTS**

| GOVERNMENT AND EDUCATION—W. A. JENKINS, D.Sc., C.I.E., Director of Organisation, Method and Accommodation, Bengal                                                              | 1          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| EDUCATION IN BENGAL IN RETROSPECT & PROSPECT: A RAPID SURVEY OF ENDS AND MEANS—NRIPENDRA CHANDRA BANERJI, M.A., Formerly of the Bengal Educational Service                     | 5          |
| ORIENTATION OF EDUCATIONAL RESEARCH TO PRE-<br>SENT-DAY SCIENCE AND PHILOSOPHY—J. M. Sen,<br>B.Sc., M.Ed. (Leeds), Dip. Ed. (Oxford), F.N.I., Principal,<br>Krishnagar College | 8          |
| UNRECORDED HISTORY—S. N. SEN, M.A., PH.D. (CAL.), B.Litt (Oxon), Keeper of Imperial Records, Government of India                                                               | 15         |
| BENGALICISM VIS-A-VIS ARYANISATION, ISLAM AND EUR-AMERICA—BENOY KUMAR SARKAR, M.A., Dr. h.c., Vidyavaibhava                                                                    | 17         |
| BENGAL UNDER BRITISH RULE IN THE EARLY HALF OF THE NINETEENTH CENTURY. T. N. TALUKDAR, M.A. (CANTAB), Professor, Krishnagar College                                            | 25         |
| THE MILITARY FUTURE OF BENGAL—James Buchanan, O.B.E., M.A., Commandant, Pre-Cadet Military Training School, Bengal                                                             | <b>3</b> 6 |
| THE PLACE OF ORIENTAL STUDIES IN OUR MODERN EDUCATIONAL SYSTEM—DR. S. K. DE, M.A., D.Litt. (Lond), Professor of Sanskrit, University of Dacca                                  | 41         |
| A PEEP INTO THE PAST AND FUTURE OF PHYSICAL TRAINING IN BENGAL—K. N. Roy, B.Sc., Director of Physical Education, Bengal                                                        | 50         |
| FISH FARMING IN BENGAL—H. K. Mookerji, D.Sc. (Lond), D.I.C., F.N.I., Sir Nilratan Sarkar Professor of Zoology, Calcutta University                                             | 56         |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                        | 50         |

vi CONTENTS

| THE COUNCIL OF INDIA: A PEEP INTO CONSTITUTIONAL HISTORY—NIRMAL KANTI MAJUMDAR, M.A., F.R. Econs., Professor of Economics, Krishnagar College | 72   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| RENAISSANCE AND REFORMATION IN INDIA—RAMESH CHANDRA GHOSH, M.A., B.L., Lecturer in Economics, Krishnagar College                              | 82   |
| ENGLISH IN OUR EDUCATION: SOME STRAY THOUGHTS —P. N. Ghosh, M.A., Professor of English, Krishnagar College                                    | 96   |
| THE COURT OF RAJA KRISHNA CHANDRA OF KRISHNA-GAR: A CENTRE OF CULTURE IN THE 18TH CENTURY BENGAL—SUNITI KUMAR CHATTERJI, Professor, Calcutta  |      |
| University                                                                                                                                    | 145  |
| REMINISCENCES I—BIRENDRAKUMAR BASU, M.A., I.C.S                                                                                               | 108  |
| REMINISCENCES II—BHUPENDRA NATH SARKAR, B.A., B.T                                                                                             | 109  |
|                                                                                                                                               |      |
| APPENDIX 111-                                                                                                                                 | —144 |
| TWO OF THE MESSAGES RECEIVED ON THE OCCASION OF THE CENTENARY OF THE KRISHNAGAR COLLEGE                                                       |      |
| PRINCIPAL'S ADDRESS                                                                                                                           | 112  |
| CHANCELLOR'S ADDRESS                                                                                                                          | 120  |
| STATEMENT OF DONATIONS RECEIVED FOR THE CENTENNARY FUND                                                                                       | 125  |
| A SHORT ACCOUNT OF THE EDISHNACAD COLLEGE                                                                                                     | 120  |

## স্চীপত্ত 🐇

| বাংলায় একববাদ—শ্রীপ্রিয়রঞ্জন দেন এম. এ, পি. আর. এস্. অ         | াধ্যাপক,   |     |
|------------------------------------------------------------------|------------|-----|
| কলিকাতা বিশ্ববিভালয় 😶                                           | •••        | >   |
| আমাদের বিজ্ঞানচর্চা—শ্রীচাকচন্দ্র ভট্টাচার্য্য এম. এ, ভূতপূর্ব ভ | াধ্যাপক,   |     |
| প্রেসিডেন্সি ক <b>লেন্ড,</b> কলিকাতা                             | •••        | > • |
| শভবর্ষের বাংলা গানের দিগদর্শনী—ডাক্তার শ্রীসমিয়নাথ সাভাব        | •••        | >8  |
| বাললার ধর্মান্দোলন ও উনবিংশ শতাব্দী—মুহম্মদ আবহল হাই             | এম. এ,     |     |
| অধ্যাপক, ক্লফনগর কলেজ                                            | •••        | ৩৫  |
| উনবিংশ শতাব্দী ও বাংলা ভাষা—শ্রীচিন্তাহরণ চক্রবর্ত্তী এম. এ, অধ  | ্যাপক,     |     |
| ক্বায়নগর কলেজ •••                                               | •••        | 89  |
| উনবিংশ শতাব্দীর প্রারম্ভে বাঙালীর শিক্ষাসমস্থা—এীর্              | জন্দ্ৰনাথ  |     |
| वटन्म्याभाषाम्                                                   | •••        | ¢۶  |
| শতবর্ষ পুর্বের বাংলার মাধ্যমে শিক্ষাদান প্রচেষ্টা—শ্রীযো         | গেশ চন্দ্ৰ |     |
| বাগল · · ·                                                       | •••        | ৫৬  |
| কালিদাস ও রবীন্দ্রনাথ—কাজী আবহণ ওহদ এম. এ, সম্পাদক               | , পাঠ্য-   |     |
| ় নির্ব্বাচন সমিতি, পশ্চিমবঙ্গীয় সরকার 💮 💛                      | •••        | 98  |
| অধ্যাপকের অভিজ্ঞতা—থান বাহাহর ইবাহিম খা এম. এ, অধ্যক,            | করাটিয়া   |     |
| কলেজ, ময়মনসিংহ · · · ·                                          | • . •      | 95  |
| স্মৃতিকথা ( ১ )—এলিলিতকুমার চট্টোপাধ্যায়                        | •••        | 96  |
| স্মৃতিকথা (২)— শ্রীচণ্ডীদাস মজুমদার                              | •••        | ৮৩  |

#### GOVERNMENT AND EDUCATION

W. A. JENKINS, D.SC., C.I.E.

Director of Organisation, Method and Accommodation, Bengal.

No apology is needed for an attempt to bring home to the public the importance that an efficient educational system plays in the evolution of a nation. Indeed at a time when the mental activities of almost the whole nation are to all intents and purposes completely monopolized by political questions and political aspirations, it is wise to try dispassionately to consider such fundamental activities as education and to assess their importance in national policy. It is natural that people's attention should turn so definitely to the burning political questions of the day. It is natural that in their determination to achieve desired political deals other questions should be for the time being at any rate, subordinated. But natural as it may be, it is not in the best interests of any country to relegate even temporarily, educational issues to a position of comparative unimportance. The history of civilization and of the growth of national achievements is to a very large extent the history of the growth of all round educational efficiency and of the importance attached to the training of individuals and groups to specific ends. Nothing is more striking in the history of the last hundred years than the changed place in political philosophy which has been given to education. Moreover, it is not without significance that increasing belief in democratic principles brings an increased belief in, and an increased reliance upon education. Formerly education was considered to be an activity appropriately left to private philanthropic effort and enterprise. A great politician and statesman like Gladstone in one of his speeches expressed the hope that the time would never come when education would cease to be a philanthropic activity and would become a responsibility of the State. Such a belief dare not now be expressed by any political party hoping to win support. It is now widely recognized that not only is it the inherent right of any individual to grow up under conditions in which his innate powers have the opportunity of developing to their fullest extent, but it is just as, and perhaps even more, widely recognized that the prosperity and progress of any nation is dependent upon the efficiency with which it can educate and train its individual citizens to play their part in ensuring such prosperity and progress. For the State as well as for the individual an efficient educational system is essential. In India the whole problem of the part that Government should play in educational development has been

complicated and rendered difficult of solution by the fact that Government has not been the accepted Government of the people by large and influential sections of the public. The result has been that whenever any proposals to make education a responsibility of the prevailing Government have been put forward there has been aroused an unforrunate but natural opposition to the increasing of Government control even though such increase may have meant greatly improved educational facilities. The opposition has been largely political in origin and not educational. Its expression has been seen in almost all measures that have been devised for primary, secondary and university education. It has not been unnatural and it is easily comprehensible but that does not make it any the less disastrous. I use the word 'disastrous' advisedly for experience in other countries has shown that quite apart from the fundamental importance of education to the State the economics of education are such that unless complete Government responsibility is accepted progress in any country will be so slow as to leave that country lagging further and further behind in the race for individual and national efficiency. It is possible of course to say that a Government must provide completely such funds as are required for education and must leave the entire control to non-Government agencies. Such a course has not been followed anywhere and to experiment with it in the ever changing conditions of a country like India would be disastrous. Even in India the success of the non-Government controlled educational agencies has not been such as to inspire unlimited confidence in their capacity to deal much more comprehensively than hitherto with the educational problems arising from a policy of the provision for universal elementary education and widespread facilities for higher training. Most countries tried in their early educational life to leave educational provision and control largely to private enterprise. All have abandoned the attempt. Primary education alone involves the provision of such large sums of money, the training of such large number of teachers, the provision of so many well-equipped buildings and the enforcement of such universal compliance with educational policy that nothing save a centrally devised and ultimately controlled scheme gives any hope of success. This does not mean that local interests and control must not be guaranteed. But it does mean that Government must accept full responsibility for ensuring the necessary conditions under which educational policy can be effectively carried out. There has been observed in India a desire to regard education as of secondary importance compared with such needs as the provision of roads, bridges, attention to health, sanitation etc. Those who adopt such an attitude are I think misinterpreting the lessons to be learned from a study of progress elsewhere. The education of a

people is not a thing that follows or should follow the creation of improved environmental conditions or of improved remedial measures for ill-health etc. It is a process which must either precede or at any rate accompany attempts to improve external conditions. A people's evolution to a higher condition does not come by the imposition from without of conditions designed mechanically to remove recognized evils. It comes by the generation of power from within to appreciate the necessity for removing evils. Education is the process for creating the power which enables people to appreciate the evils attendant upon unhealthy sanitary conditions, insufficient and unsuitable diet, inaccessibility to the amenities and necessities of modern life and a rigid adherence to traditions and beliefs prejudicial to the best interests of present day life. The experiments in social uplift that have failed have been the ones that have sought to impose the will of more socially advanced people upon those less fortunately situated. The experiments that have succeeded have been the ones that have sought to enlighten people's understanding of the need for improvement and have trained the people themselves to remove obstructive evils. It is a Government's duty to ensure for every individual facilities and opportunities for the development and use of such powers as he possesses. To provide further for the application of those powers in directions which give to him the maximum pleasure and enjoyment, social security and prospects, while bringing to the State through individual advancement an increased total capacity and production leading to national prosperity and welfare. It is the duty of the individual to take full advantage of the facilities which are provided and to accept as a duty the fulfilment of the responsibilities which the possession of his trained powers place upon him. No Government in any modern country would have any chance of maintaining its position were it to neglect education. All democracies now-a-days demand adequate educational provision and all Governments worthy of the name have discovered, that educational efficiency is essential to national prosperity as well as to national prestige. The fact that no nation is satisfied with its educational machinery and is ever trying to modernise and improve it, is a proof of the increasing part that it is playing in national life. England is not the least conservative of countries, but in England public opinion will not tolerate that even private educational efforts shall fall below a certain level of efficiency. No country has yet implemented fully the ideals above outlined but I do not believe there is any modern country which would not accept them as desirable. In India it must be recognized and the sooner the better, that whatever Government be in power, whether it be a foreign or an indigeneous one, the provision of education is not a secondary issue but is one of the fundamental responsibilities upon the efficient discharge of which depends the prosperity of the country and the efficiency of the carrying out of its projects. No industrial policy, no commercial enterprise, no bridge building or road making will prove efficacious unless the people of the country are educated in the real sense of the word and are given an opportunity to develop and use their power. Political issues are before the people and the elections are at hand. So far I have seen no expression of policy by any political party which has placed the provision of educational facilities in the foreground. That again is comprehensible. It is also I think regrettable. A wisely thought out educational policy effectively implemented will pay richer dividends in the long run than any other activity. The making of that policy and the provision of means for its implementation cannot be left to chance and private philanthropy. It is a national responsibility that must be discharged by any Government worthy of the name. It is to be hoped that when Self-Government is a reality and those in control are individuals of its own choice there will be no reluctance on the part of the people to accept Government control over the whole educational field. It is to be hoped also that there will be no reluctance on the part of the individuals in control to give education the highest priority when making plans and providing funds for various schemes. The fact that educational policy in most countries including India has in the past, been neither wise nor generous brings into welcome relief the fact that it is now in most countries being given values more commensurate with its importance. Is it too much to hope that in India also it will be enabled to develop and contribute in full measure to national growth and prosperity?

# EDUCATION IN BENGAL IN RETROSPECT & PROSPECT: A RAPID SURVEY OF ENDS AND MEANS.

#### NRIPENDRA CHANDRA BANERJI, M.A.

Formerly of the Bengal Educational Service

One hundred years of educational effort lie behind us in Bengal. Much of this effort has been 'sponsored by non-official indigenous agencies: in fact, the colleges and schools of the province of Bengal are preponderatingly the result of private endeavour and the fruition of the unselfish and unceasing labour of thousands of educationists. This is not making light of state endeavours, which also have been very real. The primary object of English-sponsored education in India in its first phases, has been the creation of a native agency of subordinate officials and administration for the British system of governance: but such a huge river of ideations and practice naturally branched out into previously uncharted streams of political upsurge and social service and cultural and industrial activity. The earliest blossom was a renascence of Indianism—a revival of our ancient philosophical and literary heritage -a digging into the submerged civilization and culture of ancient India: this led to the growth of a school of robust protestants and reforming zealots in Religion, Art, Philosophy and Letters. The science of the west acted as an invigorating wine on the jaded nerves of learners of a benumbed race and we had the spectacle of the birth and beginnings of a New Indian School of Physics, Chemistry, Botany, Geology and Archaeology and the rise of a new Bengali Language and Literature informed and suffused with "sweetness and light"—and vitalised with the energy and speed of the West.

The first brilliant products of this new Education were men like Michael Madhusudan Dutt who revolutionised Bengal's poetry by the introduction of Blank Verse, Bhudev Mukherji, educationist and savant steeped in the juices of reverent Indian wisdom inspite of his European training, Rajendra Lal Mitra, the archaeologist and historian, Mahendra Lal Sarkar, the intrepid introducer of Homeopathic theory and practice, Bankim Chandra Chatterji, the inspirer of a new nationalism with a definite swing towards western conceptions and of a new and forceful style in fiction. The first seeds had already been sown by giants of thought-culture like Ram Mohan Roy and Iswar Chandra Vidyasagar both of whom were pioneers of religious protestantism and a moral code surcharged with western influences, albeit they harked back to the ancient Vedas and Upanishads; Maharsi Devendra Nath Tagore and

Keshab Chandra Sen brilliantly followed in their wake. The Puritan movement of the Brahmo Samaj and its counter movements stressing the ideals of Hindu orthodoxy were like breaths of balmy air sweetening the putrefactions of a decayed old society. The political and economic iconoclasts were not long to follow:—Woomesh Chandra Banerji, Ananda Mohan Bose, Surendra Nath Banerji, Monomohan Ghosh and Lal Mohan Ghosh (both, by the way, connected with Krishnagar), who founded the Indian National Congress and led a country-wide agitation for the right of self-determination for India.

On the side of ascetic fervour arose the picturesque saffron-clad Swami Vivekananda who thrilled American and European audiences by his masterful exposition of Vedantism: it is symptomatic that this university graduate, learnt his first lessons of wide-visioned tolerance and Sannyasa at the feet of Ramakrishna Paramahansa, a practically unlettered Saint, who has been the religious inspirer of millions in this country and thousands elsewhere, who never knew a word of English and yet arrived at a synthesis of religious, moral and spiritual ideas which is a puzzle and a wonder to all even to-day. Vivekananda roused the spirit of social service throughout India as none else has done—a spirit embodied in the world famous Rama Krishna The Brahmo Samai founded by Ram Mohan Roy and strengthened by ardent spirits like Devendra Nath Tagore, Keshab Chandra Sen, Bejoy Krishna Goswami, Sivanath Sastri and many more has been another inspirer of social service and ethical purity throughout the length and breadth of India. But the greatest living force of the age—he who synthetised all these movements and harmonised them into a tesselated pavement with the adhering cements of tolerance and charity and large-visioned understanding-has been Rabindra Nath Tagore, in whom is condensed and concentrated the wisdom of the 19th and 20th centuries of Europe and the ancient wisdom of the East -poet, philosopher, singer, savant, political thinker, prophet and seer, social reformer and linguist—a man without parallel perhaps in any age or time—a real builder of Humanity. He has built upon the rocks of enduring Love and Knowledge and not upon the shifting sands of prejudice of colour or class—and he exposed the barbaric power-cult of modern states and enunciated the fragrant love-cult of the ancient sages as an unfailing guide to life of individuals and states. Men like Jagadish Chandra Bose and Prafulla Chandra Roy have proved India's efficiency in handling modern discoveries of Science and wedded their learning and science to a life of austerity and purity unsurpassed by votaries of Learning and Science in any age or clime. Sarat Chandra Chatterji, the novelist, has sung of the woes and exposed the narrow prejudices and rusty social practice of modern rural life in Bengal with a charm and a naivete all their own. Dwijendra Lal Roy (again of Krishnagar) has treated us to delectable satires of Eurasianised Bengali society and awakened us to nationalism of a robust type and showed us the ways of a good laugh and life. Iswar Chandra Vidyasagar, Surendra Nath Banerji, N. N. Ghosh, H. M. Percival, Jagadish Bose, Prafulla Chandra Roy, Benoyendra nath Sen, Ramendra Sundar Trivedi, Girish Chandra Bose, Heramba Chandra Maitra and many more educationists and teachers with the gifts of loving kindness and rare understanding helped by educational builders like Gurudas Banerii and Ashutosh Mukerji have fertilised the arid soil of Bengal's learning and made it blossom like the rose. Big stout-hearted sacrificing idealists and Karma-Yogins like Aurobindo Ghosh, Chittaranjan Das, Jatindra Mohan Sen Gupta have sounded the clarion-call for a puissant Bengal and a Free India and enrolled millions to the cause of India's freedom. And yet the visible results have been inadequate. The average product has been much below standard. The reason lies in the faulty structure of the educational system of Bengal. The structure is moth-eaten and requires a thorough clean-up. This system has no roots in the country's soil: it is divorced from realities and practical problems of Bengal's lifeline e.g. health, agriculture, fisheries, river-engineering, cottage industries and large-scale manufacture and last, but not least, the urge and call of patriotism. Founded on the model of a merely examining London University of the early nineteenth century, the University of Calcutta has as yet with all its magnificent kite-flying and occasional eruptions of first-rate scholars, produced very few first-class scientists or men of letters or artists and practical farmers, and industrialists. More, the system has divorced the lettered middle and upper structure of society from the masses and the effect has been suicidal to all national welfare enterprises. The will-to-do, even the will to-live, of the general mass is non-est and there are hardly enough men of real calibre to take them on to the paths of co-operative fulfilment. The visible effects of this education on the softer sex also have been to a large extent, disappointing and ever disturbing! In one word, this education has mainly been an 'irritant' and hardly a 'fertiliser'.

The modern problem is to reconstruct our educational structure from end to end, linking up the village with the city, the middle classes with the masses, making education the means to the over-riding and supreme ends of a self-sufficient, self-denying, self-evolving nationalism. Here Russia and America may teach us a good deal and we need not shirk at British help also. I invite the readers of this volume to this huge task of educational reconstruction. I keep an open mind myself, waiting to learn from Wardha as much as from Delhi or Whitehall or New York or Moscow.

#### ORIENTATION OF EDUCATIONAL RESEARCH TO PRESENT-DAY SCIENCE AND PHILOSOPHY

J. M. Sen, b.sc., m.ed. (leeds)., dip. ed. (oxford)., f.n.i., teacher's diploma (london).

### Principal, Krishnagar College.

The topic is approached with no thought of invidious distinction between the two long-time antagonists, science and philosophy. It is neither necessary to defend nor attack a particular view point. Rather than seeking inconsistencies and defects it is necessary to find greater satisfaction and profits from trying to discover wherein ideas or movements fit together, wherein they agree, and wherein they aid each other. No one need be proponent; no one defender. The whole problem of education lies before us.

The title itself may raise questions, even challenge established beliefs on the part of some, for it implies that educational research is in need of orientation. It furthermore implies that scientific research, which is supposed to be coldly impersonal, consecrated to the study of facts, should take guidance from philosophy that is primarily concerned with values. It implies, furthermore, that even stable science is changing. These points are before us for consideration.

Before we can accept the new challenge to research we must reconceive both philosophy and science. Time was when philosophy concieved its task to be that of discovering the nature of reality which lay beyond the realm of direct experience. The Christian philosopher sought it by intuition and prayer; the lay philosopher sought it through reason sometimes called "pure". To them this reality behind sense experience was the world of real worth. It contained the standards of value, the criteria by which man should live, the goals man should seek. In their opinion, the world of sense experience was transient, a shadow, containing within itself nothing that could determine the nature of good life. Hence the philosopher looked with commiseration upon the scientist who busied himself with this world of sense experience.

The type of philosophy, however, which research workers in education meet most frequently, that of Dewey, Bode and Kilpatrick, is basically different. These men claim that the world of sense experience is the real world. From knowledge of it we build our

standards of right and wrong, determine our values and interpret the nature of the evolving and everchanging good. According to Dewey moralists of the past have looked upon man with "suspicion, fear, and sour countenances". They have regarded human nature as evilly disposed, and they have been imbued with a passion for ideals set up apart from any consideration of man's nature and interests. As a consequence the moralist has been disappointed, and immorality has acquired a certain halo. Dewey concludes that moral philosophers have for ages been trying to force man into a mould of their own preferences. Philosophy exercises false leadership when it postulates a programme not based upon facts of life, and then tries by persuasion, preaching, or legislation to win converts. Above all philosophers need a respect for facts, a subordination of their wishes for man to the facts about man.

Such a transition has far-reaching consequences. In the first place, it presents us a human-centred universe. The good is that which is good for man. He is free to seek ends approved by his intelligence rather than to mould himself after, or to subordinate himself to, external standards. The good must be determined by a study of the nature of man, his resources, his interests, and by the study of his evironment with its conditions and laws. Such a procedure for determining the good would tend to overcome one of the weaknesses of those primarily concerned in setting up aims, that is, their tendency to establish aims without consideration of the means whereby these might be attained. Under the procedure here proposed, aims, objectives, or values are to be formulated in terms of existing conditions and means.

As a corollary of this argument it is evident that in this search for the criteria of the good life the philosopher needs every item of data that science can give. The physical sciences, biology, psychology, sociology, economics, political science, all contribute data relevant to the tenable goals for man, to the improvement and permanent enrichment of life. What is perhaps more significant is that the procedure of the philosopher takes on the qualities of the scientific attitude and method if method is considered in its fundamental nature rather than as the precise techniques which have been developed to further research. The philosopher is searching for the facts of life and the relationships which hold between them. Bertrand Russell recommends a "scientific philosophy" which while not overlooking the results of science, will rely more upon its method. According to Bertrand Russell "it is not results but methods that can be transferred with profit from the sphere of the special sciences to the sphere of philosophy".

True, the data of the philosopher are more subtle, less objective. They include man's desires, his purposes, his sense of values; but in

dealing with them the philosopher's method must be deliberate, fair, impartial, inclusive, thorough and critical. In his search for values and guiding principles he must substitute reasoned expericence for wishful thinking, intuition, prayer, or abstract theorizing. As a result of this shift in Philosophy Dewey sees science in a new role. He says—"Science has had as yet nothing to do with forming the social and moral ideals for which she is used..... If ever we are to be governed by intelligence, not by things and words, science must have something to say about what we do, and not merely how we may do it most easily and economically".

At the time of such a transition in philosophy a new concept of the physical universe emerges. This transition is due not to the insistence of one of the friendly enemies of science, such as religion or philosophy, but of science itself. As a result the stable foundations of physics have been broken up. The old foundations of scientific thought are becoming unintelligible. The old Newtonian concept of the nature of matter has gone with the Copernican concept of the universe. In its place are revolutionary ideas: ether as a hypothesis has been discarded, and the concepts of space and time have undergone change. The law of relativity wrecked them. Now we have a hyphenated space-time concept, whatever that may mean. The Quantum Theory has displaced the concept of a continuous flow of energy, and the Law of Inconsistency threatens, according to Eddington, to demonstrate the lawlessness of the microcosmic universe, the basic assumption of yesterday's science.

Whatever may be the outcomes of these new discoveries, the specific meanings of which physicists do not see clearly, all agree that they have set a new problem for the scientist. He must reconstruct his basic concepts; he must deal with the problems of metaphysics as well as with those of physics. Whitehead says—"If science is not to degenerate into a medley of ad hoc hypotheses, it must become philosophical and must enter upon a thorough criticism of its own foundations".

In the writings of these "scientists who have become philosophical" the following conclusions seem most significant for the present problem. The universe as a body of matter ordered according to a scheme of deterministic law is no longer a principle in physics. "To speak seriously" says Bertrand Russell, "such orderliness as we appear to find in the external world is held by many to be due to our passion for pigeon holes, and they maintain that it is quite doubtful whether there are such things as laws of nature". The present laws of science, they claim, are conceptual. "Order, unity and continuity are human inventions just as truly as are catalogues and encyclopedias". They are

man's way of ordering his universe just as we order our words in the dictionary. The present system of scientific laws is not the only one. They are not the 'nature of the universe'. Their is nothing sacred or final about them, for laws are instruments, tools, that aid man in grasping and using the world about him. As an illustration of this we find the scientist sacrificing consistency to efficiency. He uses Newtonian physics in dealing with world space and Einstein's laws of relativity for interstellar space. Newton's laws seem to hold for the microcosmic world, but in the microcosmic world the principle of indeterminacy enters. Scientific laws are in a sense man's creation and are instruments of human will and purpose.

Moreover, all laws are approximation. They never get beyond the level of hypotheses -hypotheses which have unusual reliability, it is true, but differ in degree rather than in kind from the conclusions of the theorist. As a consequence, they take on the quality of general principles or concepts that should be used as the weapons of intellectual attack as we face a new post, that should guide us in handling a novel situation rather than as a law to be followed or obediently and slavishly applied. They should facilitate thinking rather than be a substitute for it. As a consequence of this concept of the nature of scientific law, the attitude of the scientist has changed. Bertrand Russell says—"Until quite recently men of science have felt themselves the high priests of a noble cult, namely, the cult of truth ..... All this is fading into the past; the modern man of science knows that he is respected, and feels that he does not deserve respect. He approaches the established order apologetically." The authority in the scientist of yesterday lay in his belief in a lawful universe, the nature of which he was revealing. As the priest who spoke with a voice of thunder because he was announcing God's will, so the scientist merely substituted another power to which he gave allegiance and in whose name he spoke. As a result of the change "the new philosophy of physics is humble and stammering where the old was proud and dictatorial."

With the destruction of this quality of finality and absoluteness in the laws of science, the sharp difference between scientific method and philosophic method, between scientific method and reflective thinking, or between the conclusions of science and the conclusions of philosophy disappears. They differ in degree, not in kind. The nature of the problems, the nature of the data, the pertinent details of methods vary. In science, we can gather more accurate data, we can be more objective, apply mathematical techniques, and use instruments to a greater degree; but common to them is the scientific attitude, which gives

meaning both to the techniques of the exact scientist and to the logical precision of the philosopher. As long as science was a search for truth—a truth independent of human interest or purpose—the scientist might ignore the human factor. He was after the nature of reality which existed outside mankind. But science itself has proved this law-abiding reality a myth. Science is reduced to a tool of human purposes, and the scientist, while remaining impersonal in method, must humanize his ends and his problems. Science may bring increased satisfactions to more people than anything else could bring them. If so, its power is wisely used. But when it takes out of life the moments to which life owes its value, science will not deserve admiration however cleverly and however elaborately it may lead men along the road to despair.

From all the modern thinkers comes a challenge that science be humanized, that it be made subordinate and of service to human ends. What ends? To answer this the scientist must turn philosopher, weigh human values, select ends wisely, and seek to facilitate the achievement of those most permanently satisfying and enriching, just as the philosopher must turn scientist in spirit and method if he would guide us sanely in our social planning. If one looks, then, at the emerging broader meaning of these ancient enemies, they become one, and each is enriched by their union. Here we have some of the disturbing conclusions of scientists. What do they signify for educational research?

Educational research, which has built upon the assumption, the laws, and the techniques of the physical sciences, should sense in this reinterpretation a challenge to a critical consideration of its own values and practices. For a challenge exists, and reconstruction in the philosophy and programme of research is sadly needed. What are the implications of this reconstruction in science? The careful selection of problems in terms of their significance for human well-being and happiness is of basic importance in research. So far, research worker in education has been without a vision—a slave of conventional education. He has improved and polished its practices, but he has not challenged its fundamental assumptions. Reading as reading is taught better; abstract numbers are mastered more rapidly and permanently; pupils are graded more precisely by determining their Intelligence Quotients and Achivement Standards; examinations are more detailed and reliable but still factual. In many respects a research worker in education is like a piece worker in a big factory, doing his bit in the service of some larger plan that he does not question or evaluate. If the educational scientist would meet the challenge, he must become a philosopher and choose which values he will serve. He must also give up his sense of finality and authority.

In the next place educational research has confined itself too narrowly. It has emphasized objectivity and reliability at the expense of validity and significance. It has read the precision of physics into problems and data in education which were primarily biological and sociological. It has been content to study isolated features and to draw general conclusions therefrom, although psychology reveals the individual as an organic whole. It has done this even while workers in the more exact sciences have been advocating its wider import. They see the scientific method as a basic principle of procedure that has varied forms in different situations rather than as a set of exact techniques without which a procedure is not scientific. Millikan speaks of the "scientific attitude towards life," Barry of an "attitude of mind," Curtis of the "method of fair judgment and the open mind." This larger import of science is so well expressed in the following quotation from Science as a way of Life (by J. P. Fish)—"Their ideals and their methods apply to whatever field you may enter . . . If, in the problems that confront you, like Pasteur, you will be patient in collecting facts; and, like the great industrial leaders, will direct your imagination into worthwhile channels; if, like Kepler, you will test and retest cherished beliefs till accuracy results; and, like Newton, will hold judgment in suspense till your conclusions agree with your facts; and if, through the courage of your conviction you can learn to profit by adverse criticism, then can you claim possession of the scientific method. If, now, you will carry this procedure into your daily lives, and let it become the symbol of love for truth, of service to humanity, and of devotion to duty, then will you also possess the scientific spirit."

This emphasis upon techniques has sometimes kept the educational scientist from seeing the deeper significance and contribution of science to man. Science has liberated man from fears and superstition. It has given him a method of intellectual procedure in which he has confidence. With courage he faces the unknown, believing that he can grasp its nature and manoeuvre it to his purpose. It has given him power and the belief that by taking thought he can realize a heaven here on earth. For cringing fear it has substituted conquering courage. Through science modern man looks upon a threatering disaster as a challenge to intelligence rather than a call to prayer. This outlook, this philosophy of life is held by many to be the very essence of the contribution of science. The chief end of education therefore seems to be the encouragement of the scientific attitude of mind and a

full and vivid appreciation of the inherent obstacles that oppose themselves to its successful culmination in the human species.

Dewey supports the above view point by saying:—"One of the only two articles that remain in my creed of life is that the future of our civilization depends upon the widening spread and deepening hold of the scientific habit of mind; and that the problem of problems in our education is therefore to discover how to mature and make effective this scientific habit." The aim of educational research must therefore be to foster in the coming generation this scientific attitude of mind.

Pragmatic philosophy has unseated the gods and denied the existence of external values. Science has substituted a search for power from all sources of energy (including atomic energy) for a search for truth. Both movements magnify human values as guiding criteria. The philosophic thinkers have given us democracy as a way of life, a social order that idealizes sharing of all peoples in the responsibilities and resources of our common life. Science has given us the scientific attitude and method, a liberated and disciplined intellect, as an ideal. The fusion of these two into a guiding ideal for a dynamic race is evolving. At bottom they seem the same, for democracy implies fair dealings with all peoples concerned, while the scientific attitude means fair dealings with all pertinent facts. Finally as a result of the modern trend in philosophy and science, we need a redefinition of the function of science in education and of the purpose, nature, and of the scope of educational research.

#### UNRECORDED HISTORY

S. N. SEN, M.A. PHD. (CAL.), B.LITT. (OXON).

Keeper of Imperial Records, Government of India.

Some time in the last century when the Krishnagar College was at the zenith of its glory the Lieutenant Governor of the day paid a visit to the popular seat of learning. It was not an unusual occasion. On the contrary the head of the province was ordinarily expected to come to the best College in his jurisdiction if he found himself in the neighbourhood. The day and the year are of little import. Rowe accupied the Principal's chair and his fame attracted many youthful aspirants to academic distinction to his College. One of them welcomed the Lieutenant Governor in English verses of his own composition. Whether the poem gave evidence of exceptional literary skill we do not know, for the author did not care to preserve it for the posterity. The Lieutenant Governor however was highly impressed with the young student's command over a foreign tongue and made enquiries about him. Those were the days of personal rule unhampered by the trammels of modern democracy and if the Lieutenant Governor felt that he had discovered extraordinary merit he was quite at liberty to harness it to the Juggernaut of his administration without reference to such expert advice as the Public Service Commission is now expected to offer. A few weeks later Principal Rowe sent for his favourite pupil and asked him whether he would care to accept a Deputy Magistrate's job, the height of Bengalee ambition in the executive branch of the provincial services in those days. The young man hurried to his father, the subordinate judge of the District, with the joyful news and his surprise was great indeed when he found that his enthusiasm left his father cold. 'I am to be the last government servant in the family' -he quickly observed. "My sons must not suffer the humiliations of government employment." Thus did Broja Mohan Dutt save Aswini Kumar, his son, from the grinding routine of a Deputy's life for the service of the mother land.

How Aswini Kumar Dutt later joined the Bar and later forsook the profession to devote himself exclusively to the cause of education is outside the history of the Krishnagar College. But it is probably unknown to many of its younger alumni that long before he returned to his native distict of Backergunge Aswini Kumar served a brief term of apprenticeship on the teaching staff of the Collegiate School. Rowe knew his pupil well and when a temporary vacancy occurred in the

School he unhesitatingly offered it to the beardless youth who had risked his career in his devotion to truth. In those days school boys were not permitted to appear at the Entrance examination before they had attained a prescribed age. After taking his first degree Aswini Kumar discovered to his dismay that he had unwittingly circumvented this rule. He was however not prepared to take advantage of his guardian's mistake and refused to sit for the M.A. examination until he was of the proper age. In those days irregular students were not given any class or assigned any place in the University list and the simple record of the University Calendar presents Aswini Kumar merely as a pass student despite his uncommon proficiency in English language and literature. How many students will be prepared to pay this penalty for a mistake not his own? Any how Aswini Kumar would not stoop to profit by an untruth even if he was not directly involved in it, and he naturally rose in the estimation of his teachers, though he was no better than a foolish visionary in the eyes of the worldly wise. Rowe was not disappointed in Aswini Kumar; lack of years was more than made up by strength of character and even the most unruly student dared not look this callow youth in the face. It was during those flitting months when Aswini Kumar Dutt lectured to the higher classes in the school and the first year class in the College that the foundation of his future career as an educationist, patriot and philanthropist was truly laid.

I do not know whether the old records of the College will throw any fresh light on the early career of Aswini Kumar Dutt but I am sure they are well worth examining because the College played a worthy part in the past history of the province.

# BENGALICISM VIS-A-VIS ARYANIZATION, ISLAM AND EUR-AMERICA

BENOY KUMAR SARKAR, M.A., DR. h. c. VIDYA-VAIBHAVA.

Culture and civilization are synonymous and both imply nothing but creation. The creativities of men are born of the desire and the power to influence, command and dominate. Culture is , therefore, essentially a system of influences, conversions, conquests and dominations. Like every other culture Bengali culture is manifest, first, in military and political enterprises and secondly, in the arts and sciences, religions, morals, economic activities, social organisations, etc.

Bengalis of the pre-Vedic and pre-Buddhist times were known to the writers of the *Mahabharata* as a powerful military race. Bengal was during that period of three thousand years politically independent of Northern India.

From the Mohenjodarian times to the epoch of Buddha, Bengali culture was the institutions, ideas and ideals of all sorts created, invented or discovered by what in modern times would be regarded as the pariahs of varied denominations. The Bengalis were treated by the so-called Indo-Aryans as mere vayansi (birds), "crows and pigeons" in Sanskrit literature from the Aitareya Brahmana to the Shatapatha Brahmana. The aboriginals living in hills, forests and river valleys, as well as the untouchable and depressed classes and some of the so-called lower castes of to-day, nay, many of those castes which have in subsequent ages somehow got admitted into the alleged higher castes may be regarded as the descendants, kith and kin, or cognates and agnates of these pre-Vedic and pre-Buddhist Bengalis. Anthropometric affiliations and affinities are of course not yet easy to establish. Miscegenation, varna-samkara, blood fusion or somatic intermixture is, besides, being ignored in the present discussion.

During fifteen hundred years from Chandragupta Maurya to the Sena Dynasty, Bengal was equally independent of Northern India except perhaps for short periods under the Mauryas and the Guptas. It is not definitely known exactly when the Vedic religion and culture of the Punjab and the U. P. invaded the land of the "birds," i.e., the races and tribes of Eastern India who could not speak or understand the Sanskrit language, the language of world-conquering Hinduism (or Aryanism). The process of bringing the peoples speaking the

Bengali dialect or dialects within the empire of aggressive Vedic culture, Indo-Aryanism or Hinduism was lengthy and difficult.

Evidently the "acculturation" of the Bengal "birds" to the Vedic, -the so-called "Indo-Aryan"-conditions was not smooth-sailing. The pariahs of Bengal did not fall an easy victim to the conversions consummated by the foreigners. The "Hindu" religion propagated by the Punjabis and Kanaujiyas and the Buddhist religion preached by the Biharis encountered resistance at the hands of the Bengalis. And indeed the Bengalis succeeded in conquering, parianizing or Bengalicizing both those non-Bengali and foreign faiths, with local gods, rites and ceremonies. In Bengal it was no "veni vidi vici" for either Hinduism (Vedic Aryanism) or Buddhism. Both had to submit to compromises with and concessions to Bengalicism, the religion of the Bengali pariahs, or "crows and pegions." If Indo-Aryanism converted or conquered Bengal, Bengalicism also converted or conquered Indo-Aryanism. The conversion or acculturation was mutual. Besides not more than fringes of the Bengali population could be effectively Indo-Aryanized, i.e., Hinduized in accordance with the Vedas or with the Buddhist system.

The hindrances to speedy and uniform Aryanization were not few in Bengal. The country was thinly populated. The distances between the settled areas were long. Forests lay between the tiny villages of hamlets. Dangerous rivers offered no small obstruction to intercourse between valley and valley. The absence of roads was a natural handicap to the promotion of interhuman relations. The digvijaya or world-conquest of Aryanism must therefore have had a chequered career. The propaganda machinery at the disposal of the Aryan, Vedic or Hindu Missions of those days was not powerful enough to cope adequately with the hindrances. Indeed, the proselytizing was very often the work not of organized institutions but of individual Rishis, preachers, Sadhus, scholars and saints. The propaganda was almost exclusively oral and could hardly utilize manuscripts since the number of literates was exceedingly small.

The regional and social conditions of Bengal remained pretty nearly the same down to the sixteenth century, the age of Akbar, nay, down to the middle of the nineteenth century. Population was growing, settlements were expanding, communications were improving, and the number of literates increasing during these two thousand years and a half. The facilities for inter-human, inter-rural or inter-urban intercourse were therefore undoubtedly improving from century to century. But all the same the propogation of ideas as consummated

in the earlier centuries of these two millennia or so must not in any way be understood in terms of nineteenth and twentieth century consummations.

The Bengali genius for conquering and dominating new cultural institutions and ideologies and establishing the empire of Bengalicism on all and sundry was in perpetual evidence likewise in the medieval times for five centuries and a half from Bakhtiyar Khilji to Sirajdaula. Politically speaking, it is worth while to observe that during this period Bengal was directly connected with Delhi, i.e., Northern India for not more than eighty-five years.

Large sections of the Bengali people had remained non-Hindu and non-Buddhist down to 1200; especially in East Bengal. The missionizing activities of the aggressive Indo-Aryan culture (Hinduism and Buddhism) carried on during the previous fifteen hundred years cannot be taken to have converted the entire Bengali people or peoples to that system, modified although with varying doses of Bengalicism. In any case, the conversion or acculturation of the Bengalis to Hinduism could not be anything more than merely formal or nominal in numerous instances. Mass-conversions in India to Hinduism or Buddhism were not by any means more profound than mass-conversions to Christianity or Islam in Europe, Africa or Asia. About the beginnings of the thirteenth century the room for fresh propaganda, proselytizing, missionizing, conversion and acculturation was therefore quite extensive in Bengal both for Hinduism or Buddhism as well as for any other new-comer from East or West. Considerable slices of the Bengalis,—the "crows and pigeons" of old,—whether living in hills and forests or in the plains,—were in need of "more intensive" Aryanization or remained yet to be conquered by the Aryanizing processes.

Scientifically speaking, one cannot accept the postulate of the entire or the majority of Bengali people towards the close of the Sena regime as having been factually Hindu or Buddhist. Positive historic evidences are lacking one way or the other. The question of the extent or degree of Bengali acculturation to Hinduism or Buddhism in the early years of the thirteenth century is therefore open. The existence of the many groups of non-Hindus and non-Buddhists in the diverse regions of Bengal may be taken as a social reality of those days.

It was mainly some of these non-Hindu and non-Buddhist Bengalis that accepted the Muslim faith from the thirteenth to the eighteenth century. Converts from Hindus and Buddhists to Islam cannot be historically demonstrated to have been many. It remains yet to be proved that Islam was accepted by large masses of low-caste Hindus as a refuge from the persecution alleged to have been perpetrated by the higher castes. The story of the ill-treatment meted out in those days by the Brahmanocracy to the non-Brahmans, although a reality perhaps in certain cases, is in many instances a myth. Hinduism was perhaps in those days confined in the main to the small circle of rulers, military aristocracy, administrative hierarchy, and commercial oligarchy. The conquests of the Brahmanocracy among the broad masses of the population may have been rather halting, superficial and inconsiderable. Most of the folk lived to all intents and purposes beyond the pale of Aryanization or Hinduization. The work of Islam is likely to have flourished chiefly beyond this pale. In all these discussions we should have to go by numerical considerations, i.e., the number of individuals, families, groups or villages that had accepted Hinduization or that were to accept Islam. But this numerical or statistical question is not easy to solve. It has therefore become the convention to treat every Bengali of the Sena times as having been a Hindu or Buddhist. This is a very questionable attitude from the standpoint of acculturation as a social process.

Be this as it may, Islam was conquered by Bengali creativity and became Bengalicized just like Hinduism and Buddhism. Chaitanya's Vaishnava-cult was one of the "Aryan" rivals to Islam in the matter of making converts from non-Hindus and non-Buddhists in medieval Bengal. Shaikh-Shubhodaya, Kavi Kankana-Chandi, and the Radha-Krishna songs represented certain phases of mutual "acculturation" between the original pariah culture of Bengal and the non-Bengali Hindu, Buddhist and Muslism faiths. In each the atmosphere is profoundly Bengali, i.e., pariah. The non-pariah, i.e., the foreign Aryan or Islamic elements are seen as intruders struggling for assimilation in the milieu of "birds, crows and pigions," low-casts, untouchables and aboriginals.

The manners and customs of the Bengali Mussalmans and Bengali Hindus are very often found to be identical, similar or allied. This identity, commonness or affinity is not invariably to be accounted for by the circumstance that Mussalmans are converts from Hinduism. In numerous instances the explanation is to be sought in the fact that the Mussalmans, like the Hindus, have derived the manners and customs from a common source, namely, the pre-Hindu and pre-Muslim Bengali "birds,, crows and pigeons" or pariahs of all denominations. It is Bengalicism, the original culture and religion of the Bengali pariahs, that has conquered both Hinduism and Islam and has com-

pelled both to get acculturated to the millennium-long mores, sanskaras, festivals, processions and other folk-ways of the Bengali people.

Towards the end of the eighteenth century the cultural milieu of the Bengali people was furnished, in the main (excluding Christianity for the time being), by three factors. The first was the original Bengalicism which remained unaffected by alien forces. The second was the Arvanism of diverse forms, old and new. The third factor was Islam. During the period of Islamization large sections of the Bengali people were continuing to be converted to the ever-conquering and aggressive Aryanism under the auspices of Vedic Hinduism, Vaishnavism, Shaktaism, Tantricism, etc. Islamization ran parallel to and synchronous with Hinduization. Very often the alleged Hindu or the alleged Mussalman of Bengal during this period was in psycho-social Gestalt perhaps semi-Hindu and semi-Muslim at the same time within the large pattern or framework of the original Bengalicism or parianism. Exactly how these different groups called themselves or described one another from the thirteenth to the eighteenth century, say, in the days of Akbar, Raghunandan and Chaitanya is not very clear. But it is self-evident that the anthropological, economic, political, religious or legal terms that have become popular in the twentieth century discussions in order to demarcate the tribes, castes, religions, sects, etc., would have been unintelligible to the Hindus, Muslims, semi-Hindus and semi-Muslims as well as the non-Hindus and non-Muslims of the Bengali population (excluding, again, the Christians) in the eighteenth century.

The basic religion of the Bengali people for thousands of years has remained Bengalicism. Among the Hindus of Bengal,-both masses and classes,—the fundamental religion is Bengalicism and not the so-called Hinduism. If at all, it may be described as Bengalicized Hinduism which is profoundly different from the Punjabi, Kanaujiya, Maratha, Tamil and other Hinduisms. Durga, Lakshmi, Jagaddhatri, Kali, Chandi, Saraswati, Radha, Manasa, Shitala, and other goddesses worshipped by Bengali men and women of the diverse castes are virtually unknown in the rest of India except as mere names or metaphors. These goddesses are the Bengali women-mothers, sisters, wives and daughters,—anthromorphically and perhaps romantically and idealistically eleavted to the dignity of divinities by Bengali realistic imagination and creative spirit. So are Krishna, Kartik, Ganesh. Dakshin Roy and other gods of the Bengali people nothing but Bengali men, fathers, brothers, husbands, and sons. It is the boys and girls, the men and women of Bengal, who are adored, lionized, loved and worshipped by the Bengalis in the aesthetic atmosphere of a few songs, chants or hymns in alien Sanskrit, the meaning of which is understood by hardly anybody, very often not even by the priest, in any case, not by more than a few handfuls of the *intelligentsia*. Bengalis worship their own creations, their own sentiments, emotions and activities. Bengalicism is a profoundly secular, materialistic, humane and energistic faith. It creates its ideals and idols in order to serve men and women with the ideas of vigour, health, wealth and efficiency. The gods and goddesses of the Bengali Hindu have been invented, discovered or manufactured by the creative genius of the Bengali masses and classes in every age in order to help forward the expansion of Bengali life. Bengali Hinduism is a child's play to the men and women of Bengal.

It was while Islam was getting Bengalicized in certain regions of Bengal and among certain groups of the Bengali people that Hinduism was being acculturated to Bengali conditions by accepting Bengali ideas about the gods and goddesses. The Doms, Hadis, Chamars, Bagdis, fowlers and other castes of the Bengali population have substantially contributed to the inventory of the Bengali gods and goddesses. The contribution of the so-called untouchables, depressed, aboriginals and so forth of Bengal to Bengali Hinduism is of extraordinary importance. Bengali Hinduism is not so much Indo-Aryanism or All-Indian Hinduism modified by Bengali conditions as Bengali folk-religion establishing the might of Bengalicism on the few slender items or homoeopathic doses of Sanskritic culture and overpowering them with the Bengali paraphernalia. In the songs or poems about Chandi, Kali, Radha, and Behula, or festivals like Holi, Gajan, Gambhira, etc. is to be seen not so much the Aryanization of the pariah as the parianzation of the so-called Aryan.<sup>1</sup>

The ideology and folkways like the *Maharram* procession etc. of the Bengali Mussalman represent likewise more the parianzation of Islam than the Islamization of the pariah. The command of Arabic or Persian slogans over the Bengali Mussalmans is not even as profound as that of Sanskrit over the Bengali Hindus. It is Bengali words and phrases that embody in the main the devotion, spirituality and energism of Bengali Hindus and Mussalmans.

In the twentieth century Bengalicism, the culture and religion of the "birds, crows and pigeons", *i.e.*, of the Bengali pariahs, continues to hold the ground in an unmistakable manner. In the first place, it is the cult of all those Bengalis who, whatever be their number, are neither Hindus, nor Mussalmans nor Christians. In the second place, it is serving to

<sup>1</sup>B. K. Sarkar: The Folk-Element in Hindu Culture (London, 1917), Introduction to Hindu Positivism (Allahabad, 1937), chapter on "The Positivism of Bengali Poetry."

Bengalicise Hinduism, Islam as well as Christianity. Last but not least, it is embodied in the *mores* and institutions of those persons who are seemingly Hindus and yet seemingly Mussalmans who indeed may be indifferently described as either Hindus or Mussalmans in socio-religious Gestalt.

In modern times from Clive (1757) down to 1911 Bengal was independent of Northern India in administration but contained the political capital of entire India. This gave the Bengalis a special position in India public life.

The Bengali capacity for withstanding the foreign cultural influences and finally converting, dominating or Bengalicizing them is manifest with equal force from Rammohan (1772-1833) and the greatest authors and publicists of Bengal down to the latest contributors to the weekly editions of the Bengali dailies of today. Christanity, Western culture and English education have all submitted to Bengali influences, conquests or dominations. Rammohan Bengalicized the rationalism of the eighteenth century; Madhusudan the world-embracing virility of Dante and Milton; Rangalal, Bihari, Hem and Nabin the democracy, socialism and feminism of the Victorian spoch; Bankim the positivism of Comte and Mill; Vivekananda the idealism of Fichte and Carlyle; Aurobindo the mystical duty-sense and youth-cult of Mazzini and Kant; Ambika Ukil the capitalism and industrialism of modern economy; Rabindranath the sturdy individualism of Browning and Whitman; Sarat the humanistic anarchism of Dostoyevski. literary, scientific and economic writers, thinkers and speakers of the last quarter of a century, i.e., since 1918-20 (the age of Lenin), have been struggling, among other things, to give an effective shape to the ideologies of socialism. In all these conquests or assimilations of Eur-American culture by the Bengali intelligentsia Bengali creativity is so prominent that it is extremely difficult to detect the foreign influences unless one is adequately equipped in Western thought and determined to discern them.

Pan-Indian reputation was not obtained by Bengali poets, philosophers, scientists and religious preachers down to the eighteenth century except to a certain extent by Emperor Dharmapala, Chaitanya, and the Navya Nyaya system of philosophy. It is in the nineteenth century and in recent years that Bengali thinkers, scholars and politicians have succeeded in winning a recognition on the All-Indian plane like the great Indians of antiquity and the Middle Ages.

This is an important subject awaiting intensive historical researches with the object of investigating, province by province, if, when and to

what extent Bengali creativities in politics, warfare, literature, sciences, arts, etc. succeeded in influencing the masses and the classes of non-Bengali men and women in ancient and medieval India.

Among the creations of Bengali Muslims in politics, literature, arts and sciences down to the end of the eighteenth century Seiyur Mutaqherin is perhaps the only work that may be regarded as having had some sort of an All-Indian importance. This is another topic that deserves careful investigation, especially as to whether the author, Gholam Hussein, is to be taken at all as a Bengali.

By the "world-standard" Bengali creativities hardly rose to the level of non-Bengali Indian creativities down to the end of the eighteenth century. The propagation of Indian culture in eastern, northern and western Asia by which a "Greater India" was established in foreign countries was in the main the work of non-Bengali Hindus and Buddhists. The contributions of ancient and medieval Bengalis to this Greater India of old cannot yet be historically demonstrated to any mentionable extent except perhaps in the influences exerted by the architecture and sculpture of Paharpur (Rajshahi) in Java, Burma, Siam and Cambodia. The Buddhist missionizing activities of Dipankar, the Bengali of Vikrampur (Dacca), in Tibet must however be mentioned in this connection.

It is since 1893—with the first contact of Vivekananda with America—that the Bengali people has been winning recognition as a power in world-culture. The Swadeshi revolution of Young Bengal (1905-10) is an important force in the international politics and culture of modern times. During the last 40 years Bengali men and women in the different walks of life, in arts and industries, in sciences and philosophies have been accepted, along with other Indians, as mentionable colleagues by the world's creative intellectuals and statesmen on account of contributions to the journals of learned societies and participation in international congresses holding their sessions in the two hemispheres.

A second period of India's ideological imperialism or influences in world-culture—corresponding to the Greater India<sup>2</sup> of old,—may be taken to have commenced on a small scale. And in this Greater India of the twentieth century Bengali creativities in politics and culture occupy a prominent status. Today in 1945 Bengalis are not to be treated as falling from higher to a lower position but as rising steadily although slowly from a lower to a higher level.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. K. Sarkar: *Creative India* (Lahore, 1937), section on Greater India and "India's Epochs in World Culture" (*Prabuddha Bharata*, July-September, 1941).

# BENGAL UNDER BRITISH RULE IN THE EARLY-HALF OF THE NINETEENTH CENTURY.

#### T. N. TALUKDAR M.A., (CANTAB.),

## Professor, Krishnagar College

No subject is more fascinating than the account of how Bengal fared under the rule of the British Govt. in this period. Bengal, as we all know, was the first province in India to pass under British rule and was therefore influenced more than any other province by the Britishers and their institutions. The advent of British power in Bengal led not only to a change of Government but also exercised a profound influence on the political, social and economic life of the province.

A significant change on the eve of British rule was the exclusion of all natives of respectability from the Company's Service. They were now replaced by young and inexperienced men who were annually recruited from England, ostensibly on the plea that men of the province could not be entrusted with important duties, but really because of the desire of the Court of Directors to provide for as many, as possible, of their relatives and friends. This change of the personnel became more marked since the time of Lord Cornwallis. Men of wealth and influence of the province thus lost their power and a large number of them, who formerly lived in grandeur, were now reduced to the barest necessaries of life. Their place was now taken by Englishmen who kept themselves aloof from the people, and whose chief object was not the welfare of their charge but their own self-interest, nmely, to take as much money as they could to their own country. The change was no less marked in the status of the old landowners or zamindars who, in the pre-British days, were held responsible by the rulers of Bengal for the general peace of the country. They too were divested of all power and confined mainly to their tax-collecting duties for the benefit of the new rulers. Prior to 1790, half of the revenues of Bengal was paid by six large zamindars—of Rajshahi, Burdwan, Dinajpur, Nadia, Birbhum and Calcutta-but many of the land-owners had been ruined by the new land-legislation of Cornwallis in 1793—the system of sales and attachments and in some cases by over-assessment of their estates. speaking of these land-owners in 1817, Mr. Hamilton in his book on "Hindusthan" writes—"Even the greatest land-owners have no reasonable surplus above their expenditure responsible as they are to the Government for a tax originally calculated at 10/11th. of the anticipated rents from the zamindares."

As for the system of justice, the machinery set up by the British was hardly an improvement on the one it had replaced.

A complete system existed in pre-British days for the administration of revenue and justice. There were 'Kazis' in large and small towns, 'Kotwals' as police magistrates while the 'Zemindars' superintended the affairs of the police in the country. But under the British system districts of vast size were placed in charge of a single individual. Bengal, under Lord-Bentinck, was an area three times the size of Great Britain, with a population of nearly 50 millions. There were only 49 District Judges and 62 Collectors in the whole province to look to the welfare of these 50 millions. It was no wonder that hundreds of people in Bengal who sought justice in British Courts had to wait days, weeks, months and even years for obtaining redress.

Changes, indeed of an adverse kind, were thus introduced in Bengal with the advent of British rule. But the drawbacks on this side were in no way offset by any improvement in the standard of living of the people or their industries and crafts. In fact, the first half of the 19th Century saw a gradual decline in the economic condition of the province and its people. In 1820, Bengal could boast of at least three flourishing cities—Calcutta with 500,000 people, Dacca with 200,000 and Murshidabad with 150,000 only. Various classes of Textiles-Muslin in Dacca, silk in Malda, Taffeta in Murshidabad and Chintz in Calcutta were manufactured in Bengal which attained equal perfection in the making of saddles, harness and other articles of leather. She even exported a variety of goods to China and the East—such as Gunpowder, fire-arms Iron, Muslin and cotton-goods. Her imports from Europe consisted of metals of all kinds—Gold, silver and bullion. From Malay, she imported Tin and spices and from China, she took Tea, sugar and porcelain.<sup>2</sup> She enjoyed, in fact, a balance of trade in her favour—the value of her exports having exceeded that of her imports in 1823-24 by more than 6 crores of Rupees. Five years later—a contributor of "The Samachar-Darpan" (a well-known Bengali Journal of the time) wrote in its issue—dated the 20th June 1829(8)—that Calcutta and Bengal were showing marked signs of prosperity. Lands which fetched Rs. 15/- only thirty years ago could not be had now for less than Rs 300/-. Workers' wages had doubled and carpenters who used to earn Rs. 8/- per month now demanded more than twice the sum. The demand for land-revenue had also increased four-fold and Rice, which sold at eight annas a maund, could not be bought for less than two Rupees. This prosperity

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shore's *Indian Affairs*, Vol. I, Ch. 15 (p. 136), Ch. 13 (p. 122). <sup>2</sup> Hamilton's *Hindusthan*, Vol. I, Ch. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> "সংবাদপত্তে সেকালের কথা"(by Brajendra Banerjee), Vol. I, p. 113-114.

of Bengal was attributed by him to the freedom of trade and the influx of Europeans in the country. There is, however, a darker side of the picture. The import of cotton-thread from England and its sale in the country at a very low price (Rs. 3 to 4 per seer) was throwing the Bengal spinner out of employment. Poor widows, who made a living by spinning, were the most hard-hit. Mr. John Shore, a Judge of Farukabad district, writing in 1834 from India also strikes a discordant note. He says, (4) with respect to the valuable and costly productions of the country—the Shawls of Kashmere, the Jewellery of Delhi, the the Mosaic work of Agra, the gold and silver stuffs of Benares, the Muslins of Bengal (which still remain unrivalled in manufacture), they are now rendered too expensive on account of the heavy and oppressive duties imposed on them by the Government in the interest of the English manufacturers at home. The system of custom-duties was ruinous—shawls paid 20% and cotton 17½ p. c. ad-valorem duty. (5) The Cotton manufactures lay under the same disadvantages. The fact that cotton purchased in India and manufactured into cloth in England could then be brought to this country, for sale with profit, at a lower rate than the produce of the country, was a case, not of superior English skill but of the vexatious system of customs and duties prevailing in India for the benefit of England. The finer manufactures of Muslin in Shore's time were almost extinct. A Dacca resident in an issue of "Samachar Darpan" of the 20th August, 1831 complained bitterly of how the famous Muslin Industry of Dacca had steadily declined since 1801 and its purchase for export to England by the Commercial Residents of the Company had practically ceased by the end of 1817. "The present condition of the people", writes Shore in 1833, "is anything but prosperous. She has been steadily drained of a large portion of her wealth and her energies have now been cramped by a system of rule to which the interests of millions have been sacrificed for the benefit of the few". Further Shore adds,6 "During the last five years of peace (1828-32) Taxation has been pushed to the extreme point and about one million pounds have been collected in Bengal. The cup of misery for the inhabitants of almost all the provinces is now full. Estates without number are attached for sale, while no purchasers are to be found. Land is now thrown every where out of cultivation and the people are thinking of selling their children to save them from starvation." Such was the picture of Bengal even in the peaceful days of Lord William Bentinck, and yet a sum of nearly a million pounds had to be transmitted annually to England to pay for the dividends of the E. I.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Shore—Notes on Indian Affairs, Vol. II, Ch. 37 (p. 37). <sup>5</sup> Shore—Vol. II, p. 305.

<sup>6</sup> Shore—Indian Affairs, Vol. I (p. 233-234).

Company and the expenses of the Court of Directors and the Board of Control in pensions and other charges.

If this was the picture of Bengal on the economic side, her social life was no less affected by British rule. Since the era of Cornwallis, the natives of Bengal were practically excluded from all responsible posts. 'An issue of the "Samachar Darpan" dated March, 1833 stated with regret that for the last forty years the Government had deliberately excluded the natives of Bengal from all positions of rank or profit and while the highest native officer received less than Rs. 500/-, English Civilians were handsomely paid so as to check corruption and bribery on their part. Thus a wide gulf was created between the two classes (the English and the natives of the country), which inevitably created a superiority complex in the minds of Englishmen. Their attitude towards the people of Bengal became one of haughty isolation. Few Englishmen returned their salute and dismissed the natives with scant courtesy if they came to pay a visit. The Englishman of the time paid little regard to the religious feelings of Hindus or Musalmans and entered a mosque or temple without taking off his shoes. The slightest fault of a servant in the employ of an English master was visited with blows and gross abuse.<sup>8</sup> An Englishman when out on a shooting excursion cared little for the ripe corn of the poor peasant which was trodden down, with impunity, by his party in search of quails. Certain habits of Englishmen of the time made them, particularly, objects of dislike among the natives of the country,—the practice of employing servants from the lowest castes (such as Mehtars and Doms), of sitting with their legs on the dining-table even when the dessert after dinner was on it, and of eating beef or pork from a table in the presence of respectable natives who were attending on business that required them to handle papers on the table.9 In these circumstances, there could be little social intercourse of the native of the country with Englishmen, and the Indians rarely invited them to their own homes-with the exception of a few anglicised people of the time whose imitation of English manners consisted chiefly in drinking wine. Moreover, the Englishman's knowledge of the vernaculars was so meagre that real social contact between the two communities was hardly possible. Whatever intercourse Englishmen had with the natives of Bengal, specially in Calcutta, was confined to seeing a few of them occasionally at the theatre or other public places of interest, to accepting once a year an invitation to a "Nautch" at some festival for the purpose of exhibiting

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> "मःवाक्त्रपद्ध म्वकारमञ्ज कथा" (by B. Banerjee), Vol. II, p. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Shore—Vol. I, Ch. III.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Shore—Vol. I (p. 11, 18-19).

the show to a newly-arrived friend from England.<sup>10</sup> That such strained relations between the two classes did not always exist and that they were much more cordial in the earlier days of British rule is proved by the fact that even in the days of Cornwallis, Musalmans of rank gladly accepted the invitations of Englishmen and returned their hospitality. An English officer, travelling in the territory of His Highness the Nizam in 1791, spoke of the great courtesy and hospitality shown to him by the upper ranks of Musalmans.

In Calcutta, greater intercourse between Europeans and Indians was to be seen. Mr. Hamilton in his famous publication of "Hindusthan" in 1820 (a standard book of contemporary history of India) wrote that the richer natives of Bengal imitated European life, kept public apartments fitted with elegant chandeliers after European fashion, pier glasses, couches, chests of drawers and two to three hundred chairs. Some of them even kept English coaches and equipages. The habit of drinking tea also was not uncommon. It was customary for the richer Bengali gentry of Calcutta to give a "Nautch" on some special occasion like a religious festival as the Durga Puja and invite Europeans of high rank of both sexes. Bishop Heber in his famous Journal of his tour from Calcutta to Bombay (1824-25) narrates the account of such a function attended by his wife at the house of Babu Rup Nath Mallik in Calcutta, from her own diary.12 From this account it is clear how little such functions were appreciated by the Europeans who attended them more out of social courtesy or curiosity.

Indians of rank also came into contact with Englishmen at the "Levees" of the Government House but these functions were of a formal character. Bishop Heber records in his famous Journal that he attended "Darbar" held by Lord Amherst as Governor-General, when his Excellency stood on the lower step of the throne to confer "Khelats" on men of rank. This "levee" was attended by distinguished Rajas or their envoys. Lord Amherst gave a young Raja of Rajputana not only a splendid brocade Khelat but put a large diamond-aigrette in his turban and a string of pearls round his neck as an official recognition of his succession to his father's territories. Some of the rulers like the Nawab of Oudh, the Rajas of Nagpur and Nepal were represented by their "Vakils or envoys"—who, in their turn, were honoured by similar marks of attention.

But the exchange of these ceremonial visits between the men of rank of the two classes was not frequent. European residents of

Shore—Vol. I (p. 525 and also p. 20).
 Hamilton's Hindusthan, Vol. I, Ch. IV.

<sup>12</sup> Heber's Journal, Vol. I, p. 47.

Calcutta came mostly in contact with the lower classes of natives of the province—such as their own servants and sircars. Many of them kept a large retinue of servants, each with an assigned duty. There were "Chobdars"—"Sotabardars"—"Hurkarus" who were generally known as peons and carried silver sticks before people of rank, "Abdar" or water-cooler, "Sherabdar" (Butler), "Khansaman or steward", "Sirdar" or Head-bearer and "Sircar or Agent"—besides a multitude of other servants—who were given turbans and girdles of distinctive colour and badge by their European masters.<sup>13</sup> A set of rules of a stringent nature regulated the relations between master and his servants. The rates of wages were actually fixed for each class and servants leaving their masters without stipulated notice were severely punished. The "Huccabadar" or the "Hooka-bearer" of this period introduces us to a custom which has now passed away. It was a fashion with European gentlemen, even as late as 1822, to smoke the hooka at supper and card-parties and in an earlier period it was the custom to bring one's own "Hookabadar", when attending a supperparty at a friend's house. 14 Even English ladies sometimes indulged in hooka-smoking. The Sircar was usually an educated native of a better class. Bishop Heber's "Sircar", according to his own statement, was the Editor of a Bengali newspaper with a good knowledge of English.

As for the social relations of the English with women of the country, there was hardly any intercourse because of the practice of female seclusion in Indian Society. Many of them, however, formed connections with women of the country, whom they were not legally allowed to marry. This resulted in an increase of a half-caste population—later known as the Eurasians or East Indians (a term used by Shore). In the time of Bishop Heber, they were extremely poor, as they had to pay an excessive house-rent in Calcutta and also dearly for their clothes and other luxuries to which they had become habituated.<sup>15</sup> They were systematically excluded, as late as 1836, from almost every mode of employment, the only posts open to them being drummers in the army or clerkship in the various offices. They were like "Pariahs" in English Society and 'East Indian ladies' were at one time strictly excluded from the Government House functions. Despised by the English gentry, they were obliged to associate with the lowest ranks of Englishmen, such as clerks, Sergeants and shop-keepers. Their children, born mostly of Bengali mothers, could hardly speak English at home and had to learn the language in schools provided specially

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Heber's Journal, Vol. I, p. 25.
<sup>14</sup> Busteed: Echoes from Old Calcutta, p. 142-143.
<sup>15</sup> Heber's Journal, Vol. I (p. 57-58).

for their education.<sup>16</sup> Yet these very people of mixed origin looked down upon the natives of the province and tried to affect the tone and style of Englishmen. Like these "Eurasians" the natives of the province mixed more with the lower classes of Europeans and hardly improved their character by this social intercourse. They lost in consequence the simplicity of their own character and imbibed only the vices of Englishmen of the time—their insolence, brutality and drunkenness. "Immorality and Crime"—says John Shore<sup>17</sup>—"have increased and many vices have been imbibed from which the Indians were originally free. Drunkenness and the use of intoxicating drugs have increased in an extraordinary degree under British rule owing to the large increase of liquor-shops, fostered by the Government for the sake of revenue. But thirty or forty years back, a drunken native was a rarity."

In the sphere of "Education", there came also a marked change with the establishment of British rule. By the Charter Act of 1813, a sum of one lakh of Rupees every year had been sanctioned for the promotion of education in India. This was followed by the establishment of a Committee of Public Instruction and the enunciation of a new educational policy in 1833 by Lord William Bentinck on the advice of men like Macaulay and Raja Ram Mohan Roy, which declared that, henceforth, English was to be the medium of Public Instruction and the sanctioned sum of one lakh of Rupees was to be spent for the spread of English education in the country. This decision struck at the very root of the indigenous system which favoured the culture of Sanskrit and Arabic. The opposition of the orthodox school to the new educational policy of the Government was of little avail and a large number of Schools and Colleges came to be founded in the age of 'Bentinck' for the promotion of Western learning and Sciences. The earliest and most famous of these institutions was "The Hindu College" founded in 1817-which was followed by the establishment of the Calcutta Medical College in 1835 and the Hughli College in 1836. Most of them were the result of private enterprise. Though the culture of Arabic, Persian and Sanskrit continued to be encouraged by state patronage of the Sanskrit College and the Calcutta Madrassa, English education became the fashion of the day. It was the proud privilege of Bengali youths to sit at the feet of renowned teachers like Derrozio and Captain Richardson in the Hindu College. Between 1830-1840, men like the famous poet Michel Madhusudan Dutt and Scholars like Ramtanu Lahiri and Raj Narain Bose received their first English education. They were some of the earliest and finest products of

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Shore—Vol. I (p. 109).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Shore-Vol. II (p. 141 & 333).

Western culture. Pioneers like David Hare, Marshman and Carey also contributed, in no small measure, to the cause of English education in this age. The spread of Western education was not without its evils and some of its products slavishly imitated European ways and imbibed many vices.

Their example gave men of the orthodox group a handle for criticising the effects of English education on Bengali youths. There was frequent complaint in the orthodox news-papers of the day like "Samachar Chandrika" by guardians that their sons' education in the Hindu College and similar institutions had simply spoilt them, for they no longer adhered to their family customs but imitated foreign ways, put on shoes, had their hair cropped, ate impure food and were disrespectful to their superiors. 18 One father wrote in 1831 in a paper called "Sambad Pravakar" most pathetically how his educated son, when taken to the Kali Temple at Kalighat to offer worship, saluted Goddess Kali by saying, "Good morning, Madam" instead of bowing down before her in all humility and thus shocked the whole crowd of devotees present by this act of sacrilege. Some of the orthodox critics even appealed to the Government for intervention in the matter by making the non-observance of family customs by these young men punishable. Inspite of all this adverse criticism, the Government did not intervene and actually assisted the cause of Western education. By 1834, more than 2000 pupils were receiving the new type of education in various institutions of Calcutta of which the rollstrength in the Hindu College alone was 338. Prize ceremonies were held annually in the Hindu College to offer prizes and scholarships to meritorious students and were attended by the most distinguished gentry—Indian and European of the time.

A strong plea for the spread of female education was also made by the progressive elements. The orthodox group as usual opposed still more vehemently the cause of female education and one of them sarcastically remarked that there was surely no male-less country in this world where public duties could not be done without the help of women. The cause of female education in Bengal was at first promoted by the missionaries. At the end of the year 1816, Mrs. Wilson of the C. M. S. Mission had about 600 girls reading in various schools in the suburbs of Calcutta. Bishop Heber pays tribute to her work by saying that "when she first began her work there was no known instance of an Indian female having been instructed in reading, writing or sewing." The Samachar Darpan" in one of its issues in January, 1826 extolled

<sup>18</sup> Banerjee's "দংবাদপত্তে দেকালের কথা"—Vol. II (p. 165 & 171).

19 Heber's Journal—Vol. I, p. 55.

the generous gift of Rs. 20,000 by one Raja Baidyanath Roy for the cause of female education. But it still made slow progress and brought loud complaints in another issue of the same paper in 1838 that Bengalees of wealth and influence did not come forward to aid "female education" in the same way as the European Missionaries. Female education had in fact to wait for a real impetus till the days of Dalhousie and the foundation of the Bethune College. We can not close the history of the progress of Western Education in this period without expressing a debt of gratitude to missionaries at Serampore like Doctor Carey who compiled not only a Bengali Grammar but after fifteen years of hard toil brought out a voluminous Dictionary in English and Bengali. His contribution was no less to the development of the Bengali language and under his supervision many English books including the Bible began to be translated into chaste Bengali and printed.<sup>20</sup> His death in 1834 was mourned as a loss to India by "The Smachar Darpan" in its issue of 11th June of the same year.

The spread of Western education in the Country had profound effects on the social and religious life of the people of Bengal. The two prevailing social evils of the early 19th Century were Polygamy and "Sati-Rite". 'Kulinism' had become a social curse, as there was no legal bar in the case of a Kulin Brahmin to marry as many wives as he chose and demand a cash-dowry with each marriage. One of the progressive papers named "The Seeker of Knowledge" published a list of marriages of "Kulin Brahmins" in the neighbourhood of Calcutta from which we know that some of them had as many as fifty or sixty wives while Kulin girls found it difficult to procure husbands of their rank<sup>21</sup>. Kulinism was abolished by no legislation like the Sati-rite but gradually died a natural death through economic causes and the force of public opinion. The other social evil The Sati-Rite was a custom of great antiquity and prevailed mainly in Bengal. The accounts of the period are full of instances of the 'Sati-Rite'. In 1803, the number of such victims within 30 miles of Calcutta alone was 275, and rose to 441 in 1817. When a Kulin Brahmin died, the tragedy of the rite was more horrible as most of his widows were burnt with him. A horrid tragedy of this kind was enacted at 'Baranagar', when, on the death of a Kulin Brahmin named Krishna Deb Mukherji at the age of 92, three of his 12 wives were burnt alive with him, one of whom was so old that she had to be carried in a planquin to the place of cremation.<sup>22</sup> There was no dearth of 'Sutees' who met their death with heroic firmness and

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Baneriee's "मংবাদপত্তে দেকালের কথা"—Vol. II (p. 79-80).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Banerjee's "সেকালের কথা"—Vol. II (p. 183, 186). <sup>22</sup> Shobert's *Hindusthan* (published in 1822, Vol. III, p. 108-109).

constancy but there were also abuses of the rite—when unwilling 'Satis' were forced by the avaricious relatives of their husbands to enter the funeral pyre. It was to check such abuses, that men like Raja Ram Mohan Roy headed an agitation in the time of Bentinck for the repeal of "The Sati-Rite". Though orthodox opinion was strongly against him and strong representations were made by its leading spokesmen to the Governor-General not to interfere with this long-standing social custom, Lord Bentinck was firm and finally had the rite repealed by legislation. They then made a last attempt to retain this social custom by a final appeal to the Privy Council in England against the decision of Bentinck but, when their appeal was finally dismissed by the highest Judicial body on 11th July, 1832 the agitation of the orthodox group died down. The suppression of this evil led to the rise of another, for when the Sati Rite was forbidden, life-long widowhood became the inevitable lot of many women who, had the law permitted, would have preferred the heroic death of a 'Sati' to the intolerable drudgery and humiliation of a widow's life. The law made no provision for the adequate maintenance or any other relief of widows till the passing of "the Remarriage of Widows Act" in 1856.

The evil effects of "Kulinism" and "Widowhood" raised even a note of public protest from women themselves who were naturally the greatest sufferers. A remarkable letter signed by some ladies of Chinsura and published in "Samachar Darpan" of 21st March, 1835 made the six following demands in assertion of the just rights of women<sup>28</sup> (1) Right to Education, (2) Freedom of association, (3) Freedom of choice in the selection of husbands, (4) Abolition of the sale of daughters in the name of marriage, (5) Abolition of polygamy and (6) Remarriage of Widows.

It is a curious document of the age—strongly reminiscent of the "Women's movement" of to-day.

Among the other evil practices of the time the custom of drowning children in consequence of vows had already been forbidden by Lord Wellesley. But the atrocities of "The Charak Puja festival" in which fanatical wretches were swung round by hooks fixed in their flesh and devotees walked in procession with small spears through their tongues and arms—continued to exist till 1859 inspite of all the earlier agitation of the Reformers against this cruel practice.

In the religious life of Bengal the activity of the Christian Missionaries upset the balance of the existing social order. Hinduism—with its idolatry and castes—was violently attacked by the Missionaries. At

<sup>28</sup> Banerjee's "मःवाक्शास्त्र स्मकारणा कथा"—Vol. II, p. 187.

first a few conversions took place and Dr. Carey began with a handful of converts at Serampur in 1800. But within thirty years Christianity became a strong religious movement. A large number of converts, more from among the Hindus than the moslems, was gained24. Mass conversions also took place in parts of Bengal, as in the Nadia district, on account of the economic hardship of the people caused by floods and famines. But sometimes much more questionable means were employed and children were often kidnapped by the missionaries from their homes with the sole object of conversion. If guardians complained against them to the Police, they obtained no redress<sup>25</sup>. But the lot of these converts was not enviable; for having become out-castes in their own community, they were equally despised by the Englsh and even excluded from all official posts. The growth of christianity, however, led to reforms within the Hindu fold. The "Brahmo Samaj" was indirectly the result of missionary activities and saved Hinduism from the inroads of Christianity by making it much more catholic.

Thus the first half of the Nineteenth Century, with the new spirit of the age of Bentinck, brought a complete transformation in the life of Bengal and created an entirely new order in the province. Bengal was, as it were, reborn as a result of these changes.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Banerjee's "সংবাদপত্তা সেকালের কথা"—Vol. II, p. 79. <sup>25</sup> Ibid—P. 174.

#### THE MILITARY FUTURE OF BENGAL

JAMES BUCHANAN, O.B.E., M.A.,

Commandant, Pre-cadet Military Training School, Bengal

Although the war is over, it may be that the problem of Bengal's participation in military pursuits is an even more acute one than it was during the war. The prospect of independence for India raises questions of responsibilities that have not existed before, not the least of which is to raise, and maintain, an efficient army of large size. For Bengal, the military question is "Will Bengal be content to have its defences, both internal and external, provided by officers and men recruited in other parts of India?" Or, in other words, is Bengal prepared to shoulder her share of the responsibility?

The answer to that question at present seems to be No, because the war years have shown that this province produced very few Officers and other ranks for the fighting forces, compared with the other major provinces. Of course, there were many reasons given. For example, the young men had no direct interest in the war; their political theories prevented them joining an army under British control; they had no military tradition and knew little or nothing about military life; they were home-loving and their guardians prevented them joining the army. But all these, and many other reasons, applied with equal force in a province such as Madras; yet Madras not only led India in officer recruitment for two years but at the end of the war was stated to have supplied nearly one third of the Indian Army and nearly one half of of the R. I. N. personnel.

Whatever may be the reasons why young Bengalis have not come forward during the war, it can still be asked "Are they fit to shoulder the military responsibility now?" The answer again seems to be No. One indication of this is the problem of Officer recruitment. For a long period the number of rejections of candidates was 98%. Because of this the Bengal Pre-Cadet Military Training School was started to give preliminary training and experience to candidates. But still the results were poor. Of those who applied for admission the great majority could not pass the simple entrance tests. Of those admitted, very few passed the Selection Board tests, after three months training.

For this there must be some reason, and my experience as Commandant of the Pre-Cadet School, as well as in recruiting Officers to the

Bengal Home Guard, convinces me that it is to be found in the educational system. To a large extent, the ability and readiness of a nation to respond at once to the need for self-protection, and to find men adaptable enough to become efficient soldiers in a short time, is a measure of the physical & mental vigour of the people. This is shown in Britain's record. Starting in 1939 unprepared, she was able very quickly to raise an army approaching five millions, with over 50,000 Officers, and at the same time tackle production problems on a huge scale. And that with a population approximately the same as that of Bengal!

The problem there, as it would be here, was one not only of incentive and willingness, but of ability and adaptability. And unless this is cultivated in early years, there is little hope of developing it in the adult.

To one who has studied the educational systems of other countries, there are very marked contrasts in Bengal's education, the most evident of which is its theoretical nature. The whole course of school and college life appears to suppress the urge to live at first hand, to gain knowledge by personal experience, to exercise initiative, to delight in experiment and discovery, to give free rein to the spirit of adventure, to take a chance when success is not absolutely certain, and, at the same time, to find scope for the physical activity that is essential to the development of health, vigour, endurance, and the ability to withstand discomfort. Instead is substituted a whole life of second-hand experience—the absorption of knowledge from books that only recount (sometimes at third—or fourth—hand) the experiences and discoveries of others. And, in the process, so much attention is paid to the acquirement of knowledge for the sole purpose, in most cases, of regurgitating it undigested on the examination paper, that the debilitated youth who emerges from the final examination of his educational career is unfitted to enter upon the life of real mental and physical activity that is necessary in all vocations and occupations. Above all, if we consider the question of a military career, he is unfitted to pursue the active strenuous life of a soldier.

Unfortunately, in the world as at present organised, no nation can afford to neglect the cultivation of martial qualities. Each nation, of course, has its own methods, but all that are outstanding in this direction have one thing in common—they give full attention to physical education in schools. They realise that one cannot take the youth of academic habits, long drilled in book learning and nothing else, and, at the age of nineteen or twenty, turn him into a soldier. Experience

in the Calcutta University Officers' Training Corps has shown this in our province.

What then is to be done? Surely not what was done in Germany! That country was an example of physical education gone mad. Having read much about German Physical Education methods, of how the major part of life of boys and girls was spent in cultivating physique without adequate counter balance of intellectual development, I was privileged to see, some two months before the war broke out, something of its results. It was not physical education, but an iron bodily and mental discipline, based upon a philosophy that regarded blind servility to superiors as the ideal methods of attaining victory in battle. The results were to be seen in the humourless, merciless faces of the participants in what most of us regard as joyful and carefree activities. We do not want that.

What we do want, however, is a complete revolution in an educational system that suppressess, instead of cultivating, the spirit of adventure and resourcefulness, which are alike necessary for vocational or military success. Not that a revolution means abolishing intellectual education. It does, however, mean that the ill-balanced system which, year after year, gives cause for the adverse reports about the health and physique of school and college students, must be given a new bias. It must take into account the physical needs of the students, and attempt to conserve and develop their health; without health and vigour the bodily instrument cannot meet the needs of even the best trained mind. Further, it must train the mind in habitual reactions, so that its response will show strength and determination, no matter what the circumstances. And third, the training must sufficiently cater for the needs of individual ability so that it encourages and fosters adaptability to changing situations, resource in meeting new problems, and readiness to act vigorously.

Fundamentally, it seems that it is the spirit of adventure that ought to be cultivated—the spirit that helps the young man not only to face up to problems as they arise, but to go out and look for them so that he may experience the joy of finding a solution by his own efforts.

It may, of course, be asked "If you aim at the military spirit, why not introduce military training straight away in the colleges and schools?" But the military spirit does not consist in ability to handle weapons. The expert shooting at a target may not show the right reaction when faced by a tiger; or he may show the wrong reaction when faced by a loaded rifle in the hands of an enemy. The reaction is not a matter of technical skill but the result of a mental attitude,

It is adaptability, and readiness to accept hardship and sacrifice in family life, in food supplies, in physical comfort, and in personal success or future prospects, that is the determining factor in national preparedness. And allied with it is the type of discipline that combines the maximum of personal freedom with a spirit of social co-operation and a willingness to accept discipline when the latter appears to be necessary.

How are these to be developed? It would be too much to say that they are developed only by physical education. But physical education is certainly one of the most important factors. Furthermore, the influence of physical education comes at the right time, during school days, when it is possible to develop to the full the potential powers of the boys.

So far as Bengal is concerned physical education is, at present, the most important factor. Consider physical education in its widest sense. On the physical side it comprises not only games and sports and gymnastics, but those hardening influences, and bodily discipline that are, or ought to be, cultivated by Scouting, Bratachari, School camps, hikes, cycle tours, and all such activities. On the educational side it means the utilisation of those physical activities for the definite purpose of developing mental characteristics without which no individual can look after himself and no nation can be prepared to defend itself.

Can it be said that there is at present any other school subject in the educational scheme that caters for this side of the youths' development? I do not think so. Not only so. Little attempt is made by the schools to adopt those academic subjects that might strongly influence certain innate character qualities akin to the military spirit. Nor is there a real effort to supplement them by activities which might foster individual initiative, force of character, and independence of mind, coupled with that self-discipline and social discipline that are necessary if the former qualities are to be used in the right way. It is the business of every Headmaster and teacher to ask himself questions on these matters, and to forget, even if only for a short time every day, the depressing and suppressing cloud of examination subjects.

At present, there is no military tradition in Bengal. There is great difficulty in finding recruits willing to undergo even the moderate sacrifices and hardships of the U.O.T.C. and the Urban Unit. The tradition must be created, and recruits must be found for existing units and for new units that may be created in the future. There is only one way, at least at the present stage, and that is to concentrate in early

youth in schools on those influences that tend to conserve and develop the physical and mental characteristics that are indispensable in military life. Physical Education does not exist for the production of soldiers; it is introduced in schools because it plays its own particular part in the production of the complete well-balance man. But the complete man is one who is fitted both to make a success of his own life and to take his share of the responsibilities of social and national life whenever an emergency comes. He will never learn to do this merely by passing examinations in book subjects.

In case it should be thought that Physical Education has been unduly stressed, it should be noted that I have said "Physical Education is, at present, the most important factor." It is important now for two reasons, first because it is the foundation of health, vigour, and mental alertness; and second because there is now the full machinery for the production of teachers and the introduction of the necessary training in schools and colleges. It can be done easily, and without delay. All that is wanted is recognition of its importance in the educational curriculum.

By itself, of course, it is not enough. There are, for example, questions of tiffin supply (taken up in 1938, but so far arousing little interest), medical inspection, and the widespread reforms required in the scope and methods of the curriculum. There is also the need for a new aim in education to ensure that academic education will only be given to those who are academically minded, and that those having an active and practical bent will receive an education suited to their temperament, and regarded as in no way inferior to the academic. This means a scheme for the bifurcation of studies, as found in other countries, but so far not seriously considered in Bengal, where all temperaments are forced to conform to the same rigid school and college curriculum, no matter what their natural aptitudes may be.

These are matters that in themselves deserve considerable attention, for no scheme of physical education can make up for the resulting defects so long as they are ignored. But everything, from our knowledge of the growth and development of the boy or girl to the results obtained in every other progressive country through systematic attention to the production of health and vigour, shows that so long as the subject is neglected in Bengal, so long will the schools and colleges fail to produce the man or woman whose natural abilities and social consciousness are fully developed.

Finally, to place these arguments on a higher plane than is indicated by the title, I suggest that what has been said about health,

physical vigour, mental alertness, adaptability, and practical outlook is applicable not only to arguments for the production of an Army or a Navy. There can be no real developments in trade, commerce, and industry, unless there are the young men with these qualities, prepared to gain experience of the practical side of these vocations and thus fit themselves to be leaders in every aspect of the economic and social life of Bengal. Life itself, not only military life, demands these qualities, and only the schools and colleges can work systematically for their development.

# THE PLACE OF ORIENTAL STUDIES IN OUR MODERN EDUCATIONAL SYSTEM

Dr. S. K. De, M.A., D.LITT. (LOND.)

Professior of Sanskrit, University of Dacca.

The study of classical language and literature has not yet disappeared from this country; and even outside the professional academic circle, there are still men of culture who appreciate the importance of ancient learning. But those who are acquainted with the educational system of our country are aware that even though classical studies are recognised, they do not yet hold their former place of honour. One of the reasons of this neglect may be that modern life has evolved its own complicated problems, for which adequate solution cannot be found in purely literary pursuits, much less in the pursuit of the time-worn language and literature of antiquity. There can be no doubt that with changing times the more urgent impact of modern learning has led to a marked decline of classical studies, more perhaps in India than in the West. In his struggle for existence the modern man is forced to pay more attention to what is called useful knowledge; and if he is not exactly contemptuous, he is certainly indifferent to the apparently fruitless learning of a bygone age, which, in his opinion, is insufficient and unsuitable to modern ways of life.

There is much to be said in favour of this view when we have regard to modern conditions of life; but in the minds of those who are genuinely interested in education and do not regard education merely as a means of livelihood, the question naturally arises—Is this the only reason for the wide-spread neglect of classical studies in modern times? Out of a patriotic feeling for ancient glory, we per-

mit a somewhat conventional carrying on of classical studies, but have we spent enough thought on the question of giving such studies a well-defined place in our educational scheme? If that is so, how is it that, from the last century up to the present time, the revived study of Sanskrit, Arabic and Persian have not borne such fruit as might be expected from a century's uninterrupted cultivation? All that can be said is that we have in the present time somehow kept these studies alive; but have we ever seriously considered the question of the necessity of these studies or seriously endeavoured to make them fruitful and suitable to modern times? As a cultural subject, classical language and literature are indeed included in our curriculum, but have we really felt that they possess a real importance by the side of modern learning and given them their proper place?

These are some of the questions which will be raised in this discourse, but in order to consider them, it would be necessary to refer briefly to the trend of oriental studies in the spread of modern education, which began in this country at the commencement of the last century Having regard to the rather haphazard and unpremeditated way in which British rule itself came into being in Bengal, one can realise that the giving or withholding of education was no part of the plans of the British merchants, who suddenly found themselves borne to power and position out of the welter of struggling interests. The rule of the East India Company at the beginning was actuated by a narrow spirit of commercialism from which it was reluctant to depart; and the promotion of education, neither here nor in England, was regarded as the duty of a civilised government. It is not surprising, therefore, that the first step towards modern English education in this country was taken by private individuals or by classes of men, who in their modest way, founded English schools for the education of Indian boys. Administrators of high rank like Charles Grant, Lord Wellesley or Lord Minto were not altogether oblivious of the moral duty and administrative necessity of spreading knowledge among the people, but the promotion of education did not yet form a part of the State policy. On the other hand, a powerful section of the administrators was of the opinion that the introduction of education would prove "an absurd and suicidal measure," as the safety of British dominion in India was thought to depend on keeping the people immersed in ignorance.

No doubt, the Calcutta Madrassa was founded by Warren Hastings as early as 1781 and the Benares Sanskrit College by Jonathan Duncan in 1791; but both these institutions were purely oriental in their courses of study. As oriental education was considered to be fairly free from

political danger to the security of British rule, the history of modern education in India began with the policy of encouraging oriental education. Moreover, the main object of these oriental seminaries was to provide a regular supply of Hindu and Muhammadan law-officers for judicial administration. One effect of this policy was that the statutory provision of nearly a lac of rupees "for the introduction and promotion of a knowledge of the sciences" was applied in practice (whatever might have been the intention of the legislators) to the printing of Sanskrit and Arabic works, to providing a capacious depository for these oriental folios (for there was little demand for them), and to overflowing patronage to the teachers and students of these languages, "the superior and subordinate drones," as Lushington calls them. Trevelyan quotes an amusing instance of a case in which Rs. 32,000 was set apart for translating a work into Arabic, and as the translation happened to be unintelligible, it was proposed to engage the translator on a liberal salary to explain it! In spite of such stupid waste, some good was indeed done by this patronage of ancient learning; but it was chiefly designed, in the words of Kerr, "to conciliate old prejudices and propagate old ideas."

But we must not forget that even much before this, two independent forces had come into operation. There was, firstly, the Christian Missionary who worked for modern English education; and secondly, a spontaneous demand for English education on the part of some more advanced-thinking Indians in Calcutta. The aim of Missionaries was, no doubt, directed to using education as a means of evangelisation; but the desire to educate as a means to conversion led them ultimately to whole-hearted labours in the cause of education in and for itself. This effort was powerfully supported by another factor, namely, a newly awakened desire on the part of Indians themselves for a share in the knowledge and training which they discovered to be a large part of the secret of the superior efficiency of the nations of the West. Naturally the first expression of this impulse, betraying itself in the flourishing of a larger number of English schools, remains somewhat obscure; but it took solid and tangible shape in the establishment of the famous Hindu College, the forerunner of the Calcutta Presidency College, by some of the prominent citizens of Calcutta.

The Hindu College was opened in January 20, 1817, six years after Minto's Minute and eighteen years before Macalauy's more famous and decisive Minute were written. The Hindu College was uncompromising in its modernity, and included in its wide scheme of instruction all the elements of a liberal modern education; but in spite of its name, it was non-Hindu in its attitude of entirely excluding

oriental studies from its scope. In 1835, the memorable year in which Macaulav's Minute was recorded, its roll-strength rose to more than 400; and some of its brilliant students had already distinguished themselves in the writing of English prose and verse. Already there were also numerous English schools in existence. Even in 1821 the School Society had under its patronage 115 schools with 3,828 scholars; and we are told that, in one year between January 1834 and December 1835, the School Book Society, an auxiliary institution, had sold over thirty-one thousand five hundred copies of English books, while the number of Sanskrit and Arabic books sold by them amounted to only fifty-two! All this would make it clear that there was, for many years, not only a great demand but also organised instruction in English on modern lines, which made light of oriental studies; and we cannot, therefore, ascribe the entire glory or infamy of introducing English education to Macaulay, who only accurately gauged the existing demand and gave a decisive effect to it.

It was inevitable that on the matter which Macaulay as President of the Committee of Public Instruction, was called upon to decide, there should be sharp difference of opinion. Of the two evenly balanced parties in the Committee, the Conservative group, the so-called Orientalists, upheld the older policy of encouraging oriental literature, while the forward group, the so-called Anglicists, believed it possible to introduce a more useful kind of education through the medium of English. The march of events made it easy for Macaulay to show that there was already desire and demand for English, whereas the study of Sanskrit and Arabic could only be kept up artificially by the award of stipends, and that already many Indians had a remarkable command of English, so that there could be no doubt of their being able to master it sufficiently for the purpose in view. Macaulay, therefore took the only sound and possible course open to him on the question which had arisen—a question which was larger than the mere settling of the future medium of expression, deeper than the dispute dividing the Committee; he declared in clear terms that "English is better worth knowing than Sanskrit and Arabic" as being presumably the key to more useful knowledge. He decided therefore in favour of English education and thereby determined the State policy momentously for the future.

But the admission must be made that there was much indeed that Macaulay did not realise when he wrote his Minute, which was too vigorous, too sweeping and too confident to be wholly true. Perhaps he was right upon the main issue in not withholding the knowledge which the people themselves demanded, at a time when their political

destiny had brought them within the gates. But he was perhaps too hasty in brushing aside vernacular education at the outset. He took perhaps a narrowly utilitarian view in coming to the conclusion that the study of Sanskrit and Arabic in this country had no special and peculiar claim to encouragement. With characteristic want of hesitation he thought it enough to provide only for the intellectual side of education. He did not explore the possibilities and tendencies of English education in India, nor did he take into account the disintegrating effect which the alien ideas of the West were likely to produce in the East. He never had the time nor the patience to enter into the right relation to the country whose destiny he was called upon to decide.

All this and more may be urged if we are to judge today the event by its results; but what is most important for us to consider in this connexion is that Macaulay failed to realise the true significance and importance of oriental studies. The usefulness of Western education had become so vivid that the people themselves, much less a mere foreigner like Macaulay, could not pause to think otherwise. Impressed and moved by the tremendous effect of the new learning, no one had the patience to demonstrate, with good reason, that for Indians the ancient learning and culture of India had their peculiar claim and significance, and that without them our system of education would be one-sided and insufficient. The so-called Orientalists of the time leaned upon the comparatively weak argument of the excellence of Indian literature and philosophy. Even admitting this contention, it was easy enough to show that there was no want of excellence in European literature and philosophy, and the argument proved of little avail. In those days the different branches of Vedic, Sanskrit and Prakrit literature had not yet been properly explored, and oriental studies had not yet fully and critically developed. There was enough pride in ancient glory, but there was not enough knowledge to support it. Time had not yet come when one could insist with deeper insight and understanding upon the cultural and humanistic, as well as scientific, value of oriental studies in the sphere of history, religion, morals and society, or in the appreciation of literary and linguistic problems of far-reaching interest. It was also not properly understood, and it is not properly understood even today, that oriental studies furnish to us the key to the deeper understanding of our own culture and tradition, of our ways of life, of our manners and morals, in fact, of ourselves. It is for this imperfect understanding that in our eagerness for the new learning we failed to do justice to what was great and good in our ancient learning; and as a result, oriental studies were never assigned their proper place in our system of education, which had become markedly alien in character and outlook from the very outset.

One of the controlling forces of the new movement was the Hindu College. But behind the impulsive creation of the College, as also behind the improvised educational policy of the State, there was hardly any clear creative idea. The very excess of the reforming zeal of its students testified to a radical defect in their system of education. The facile victory of the Anglicists and Macaulay's complacent scheme of Westernisation, as well as the impact of new and alien ideas, had in its first stage blinded the ardent advocates of the new learning, who had neither the inclination nor the capacity for a just appraisement of the virtue or necessity of all that was distinctive in the culture and tradition of the East. The belief was strong that the light of the West was all that was needed to set one on the way to progress, but it was forgotten that this attitude was severing national education from the roots of national life. There might have existed some sympathy for oriental culture, and perhaps it was genuine; but instead of aiming at a reconciliation of the two cultures, the policy frankly and aggressively encouraged westernisation, of which the Hindu College was set up as the seminary. The Sanskrit College and the Madrassa were suffered to exist as institutions which had outlived their utility, just to cater for people who had hopeless taste, or to promote certain antiquarian or philosophical purpose. But it was never realised at that period, nor even fully realised today, that oriental learning and culture, which had its root in national consciousness, could not be so summarily dismissed. Inveterate prejudice, on the one hand, and blind following of a new adventure, on the other, stood in the way of a wise correlation of the two cultures; and a complete break with the past and living in the present came to be regarded as the only cure for the prevailing state of intellectual sterility and moral paralysis. No doubt, such a stimulus as was furnished by Western education was needed at the moment, and it was right that such a stimulus was eagerly sought; but no attempt was made to adapt the old learning to changing social and political needs, or the new learning to national sentiment and outlook.

Both the failure and success of the Hindu College of the last century are, therefore, equally instructive to us, for we have not yet outlived the conditions nor modified substantially the old attitude. There can be no doubt that the Hindu College served the purpose for which it was intended, and went a long way in enfranchising the mind of the Young Bengal. If the uncertain vision of the young collegians led them into strange freaks, errors and excesses, they were also among the first to be inspired with a genuine passion for knowledge, a sense of initiative and

forward movement, an impatience with false notions and prejudices, a breadth of outlook and a serious spirit of enquiry. If a measure of straitlaced rationalism still cramped and pressed their minds, the stimulus of rational thinking and independent seeking after truth was always there, as well as an yearning for deliverance and advance, which convinced them of the need of a fresh inspiration and outlook. At the same time, it must be said that the new learning certainly did not send them back to old traditions in order to temper them with the new; in practice it resulted in a weak and hectic adoption of the externals of an attractive but alien civilisation. It filled them with a supercilious contempt for everything that was old and an unbounded belief in everything that was new. If Macaulay wanted the Indian youth to become "English in taste, in opinion, in morals and intellect, while remaining Indian in blood and colour" the new scheme of training succeeded in a great measure in bringing about this strange transformation. Young Bengal did not, generally speaking, attain that balance of mind which a liberal education should bestow; and in the on-rush of new ideas they had no time to pause and look back and revise their partial notions.

With the awakening of national consciousness in the 20th century, we have perhaps attained greater balance of mind and have become less strong believers in the superior virtue of an alien civilisation; but have we had time to pause and look back and revise our partial notions? In spite of Committees, Conferences and Commissions, have we really advanced much further or have we haphazardly carried on the old system which itself came into existence haphazardly? Perhaps we have done occasional patch-work and tinkering, but have we ever considered the problem in its entirety from the much broader point of view of national good? Have we yet fully and seriously realised that no national system of education can be devised or can really succeed at the cost of alienation from what is deeprooted in national sentiment and culture? It is not suggested that we should ignore the modern world and go back to the ancient. There are people who still believe in loin-cloth and hermitage, while there are others who believe equally firmly in discarding them. But without presuming to decide between these extreme views, we must recognise that the time has now arrived for a judicious reorientation of our one-sided educational system by rectifying the mistake which we committed in the last century and which we are still perpetuating. It is time that the system, which at one time we accepted without much thinking, should no longer continue, but should be reformed on the much firmer basis of national life and national culture; and for this oriental studies can never be ignored as an important factor.

What the result of this unfortunate ignoring has been is too well known to those interested in oriental education in this country. Bengal took to English education earlier than most other provinces. Perhaps it has gained an earlier advance thereby; but compared with other provinces, it has also paid the penalty of having lost the benefit of the ancient learning of the land. We still carry on the teaching of Sanskrit, Arabic and Persian, but it is nothing more than a mere carrying on. Even in the sphere of research, one century's study cannot be said to have produced results comparable in importance and extent to those achieved in other countries or in other subjects. There also exist in our country two different methods of oriental study, pursued respectively in the school, college and University, on the one hand, and in the indigenous tol, maktab and madrassa, on the other, which, being unconnected and apparently divergent, have proved an obstacle to a fuller development of these studies. Both pursue the same end, but there is an unfortunate lack of mutural co-operation or co-ordination. It is a mistake to think that the traditional method has outlived its utility; the old method is certainly useful even today for the understanding of old texts. But if we are to progress, we must also look ahead, and the modern method is unavoidable. If oriental study is to be made interesting and adapted, as far as possible, to modern requirements, it must move with the ideas and methods of the modern age. We can no longer ignore the application of historical, comparative and critical methods developed in modern times, nor fail to take into account the discovery of new facts or of new relations of old facts made possible thereby. In the indigenous seats of oriental learning these new methods and approaches of scholarship are either unknown or sensitively brushed aside. Modern scholars of oriental literature have now brought to light a large mass of Hindu, Jaina and Buddhistic works, which are of immense importance in the understanding of our ancient culture; but the traditional scholars hardly know or care to know anything about them, thereby confessing themselves out of date. It is unnecessary, therefore, to underrate unjustly the value as much of the modern method as of the traditional. Both have their own importance; but prejudice, misunderstanding, impatience and unreasonable apprehension have long stood in the way of their fruitful correlation. It is sometimes said that if you modernise the Pandit, he vanishes. But this does not appear to have happened, for instance, in Western India where the orthodox Pandit has lost nothing but gained a great deal by coming in direct touch with modern scholars like Buhler, Kielhorn and Sir R. G. Bhandarkar. Even if it be true that the old Pandit cannot be modernised, there is no reason why the Pandit and the modern scholar should not work together to their mutual benefit and to the real advancement of oriental learning.

There is in Bengal a very large number of indigenous Tols which have never come into lime-light but which have in the past kept alive the study of Sanskrit by handing down the torch of learning from generation to generation. In the present, they have come to such a state that it is doubtful if they would be able to maintain much longer their former usefulness and prestige. There are other things more immediate and practical which demand and absorb the attention of the modern world. and it may be truly said that indigenous Sanskrit scholarship has fallen on evil days. The wide-spread distress and difficulties of the times have affected the body of Pandits no less than any other body. To add to this change of circumstances, a new educational device has been set in motion by an unimaginative or unsympathetic government, which has laid the axe at the root of traditional learning. It is the cheap machinery of the so-called Title-examination. In older days, when scholarship was highly valued, one had to spend many years with his preceptor in order to obtain complete mastery by continuous application and singleness of devotion. At the present time, there is neither the patience, nor the enthusiasm, nor the necessity of such a laborious procedure. If the passing of the Tirtha-examination, with much less industry and in much less time, ensures the same result, namely, the ill-paid post of a Pandit in a school, why should one undergo so much trouble and effort? Like cheap private schools, the Tirtha-making Tols have multiplied, but the result is that the stupendous scholarship of the old type is fast vanishing.

It should be pointed out in this connexion that one of the particular causes of the lack of interest in Sanskrit study at the present time appears to be the uninteresting and unscientific way in which Sanskrit is being taught in the schools and colleges, as well as in the Tols. As a dead language which is exceedingly rich and complicated in grammatical forms, Sanskrit is undoubtedly a difficult proposition to a young learner; but however enthusiastic or industrious he may be, he is frightened at the outset by a long course of dry memorising of grammar and lexicon, with the result that he very often picks up an initial aversion to the study. For a general diffusion of knowledge, if not for intensive scholarship, it is clear that such a process can never prove attractive. The modern direct method of teaching a language is practically unknown in this country; and it is often forgotten that grammar is meant for language and not language for grammar. It is true that for a perfect command of any language it is necessary for the scholar to master grammatical and idiomatic niceties; but that stage

comes after an interest is created in the language itself. It is not right that the cart should be placed before the horse. In order to make oriental study come within the orbit of popular understanding, and not be confined to a small group of scholars and specialists, one would suggest that the teaching should be remodelled on modern lines, so as to lead to a popularisation, but not vulgarisation, of the study; and learned pedantry should not stand in the way.

These are some of the problems which demand our immediate attention. Whatever may be the solution of the difficulties, there can be no doubt that in our zeal for modern learning we have so far neglected ancient learning, and the time has now come, not for piecemeal remedy, but for a radical change of outlook, which should properly define the place of oriental study in our one-sided educational system.

# A PEEP INTO THE PAST AND THE FUTURE OF PHYSICAL TRAINING IN BENGAL

K. N. Roy, B.SC.

## Director of Physical Education, Bengal

We still remember those days when physical training in schools or the "drill" as it was called at that time, was something which no boy wanted to have, if he could help it; those days, when the teacher of physical training or the drill master as he was called, was an ex-army man with very little knowledge about the requirements of the school children; those days, when physical training consisted of dull and monotonous movements and formations; those days, when the principle of the rod prevailed in the drill period.

In colleges and clubs the cult of the muscle was very prominent. The muscled men were looked upon with awe and admiration by the gaping multitude. Those strong men used to twist iron rods, take delight in taking iron rollers on the chests and tear iron chains. The heroes of those days were men like Eugene Sandow or Earle Leiderman or Rama Murti. Every house of the aspiring physical culturist contained a pair of grip dumb-bells or chest expanders, together with charts and pictures of a man, whose muscles have broken out all over his body. Those were the days when it was thought that physical training was meant for the selected few, the rest were the camp followers. If it was gymnastics, the strongest should receive all the atten-

tion, if it was a game, the selected team received all the facilities. In the provincial sports and games those days produced football giants like Bhaduri Brothers, a cricket giant like S. Roy and a wrestling giant like Gobar Babu. These giants have inspired and will inspire thousands of our young men for many years to come.

In the days of the Swadeshi movement, thousands of 'akhras' scattered throughout the province. Lathi play, wrestling and indigenous forms of exercises were practised in the 'akhras' and the members maintained a high standard of discipline and moral code. But the 'akhras' could not grow because some of them became involved in the so-called anti-Government activities and came under the wrath of the police. By that means, a very useful voluntary movement died a premature death and could not produce the desired results.

Those days have passed, but then what changes have taken place during the last thirty years? Have we made any progress? If so in what direction?

The whole change in the curriculum of Physical Education has been due to the fact that modern ideas about Physical Education are entirely different from what they used to be, say, about thirty years ago. It has been recognised that some physical activities have effects which are not only physical but also mental, social and moral. A game of football requires not only the exercise of brawn but also of brain. A game has possibilities of developing not only physical stamina but also such qualities as courage, initiative, co-operation, obedience and loyalty. Therefore, physical training cannot be allowed to work out its curricula without caring for the development of other related values.

The idea about health has also undergone a vast amount of change very recently. At first the bulk of a man was considered to be of great importance, as an indication of his good health; but gradually, it was found that the size of a muscle was not an absolute indication of the efficiency of the muscle. And health was of no meaning without the corresponding amount of physical efficiency. It was also found that mere absence of disease was not health. Therefore, exercises which developed not only the size but also various qualities of the muscles, came more and more into use. It was found that a man to be physically fit must possess a certain amount of each of the following qualities such as strength, agility, speed and endurance. We find that mere bulk or symmetry of form has got very little to do with these qualities. Mere beauty of the body does not give a true indication of health. That does not mean that a beautiful body is not preferable to an ugly one

but it is absurd to suggest that mere symmetry of form indicates a corresponding amount of health.

I quote a few lines from Dr. J. F. Williams, M.D., Sc.D., Professor of Physical Education, Teachers' College, Columbia University—"Health is not to be appraised as an isolated value. It is not an end in itself. It is of meaning and significance only in its relation to other values. Three of the finest things in life, heroism, creative work and child-bearing are often injurious to health. Health is that condition of the body that makes possible the highest enjoyment of life, the greatest constructive work and that shows itself in the best service to the world."

Therefore, physical training should give health and physical efficiency, should provide a leisure-time occupation and should develop desirable social, mental and moral virtues. Hence, the approach to-

wards physical training must be guided by these factors.

First of all let us find out the changes that have taken place in schools and colleges. To-day, physical training means many things besides free-hand exercises and static formations. It means minor games, major games, swimming, athletics, gymnastic exercises, boxing, wrestling and so on. To a child, it means, balls, beanbags, hoops, skipping ropes and so on. To an adult it means, free-hand and agility exercises, vaulting box, parallel bars, football, basket ball, volley ball, cricket, hockey, swimming, diving, running, jumping, throwing, wrestling, boxing and so on.

The physical training lessons in schools and colleges are no longer drills and the teachers of physical training are no longer drill-masters. The teacher takes into account the object for whom the lesson is meant. It is the bodily and mental make-up of the object which ultimately determines the whole physical training curriculum. The lesson fits the object and not that the object is made to fit into the lesson. The physical training programme is therefore not only physically stimulating but also phychologically sound. A programme of physical training cannot be drill, which consists of certain stereotyped movements. Those movements were not physically stimulating nor were they mentally satisfying. Therefore, it is the duty of the teacher of physical training to understand the mental and physical needs of his pupils and to plan accordingly. An adult differs from a child not only physically but mentally as well, and that fact has to be taken into account in drawing up a curriculum of physical training for students of different ages. This requires therefore a study not only of physiology but also of psychology. Those activities which require a high level of physical social contact are, therefore, given more and more prominence in the physical training programme. And our new leaders of physical training have got to take that into consideration.

Good teaching requires good teachers, and happily, the gap between our ideals and their actual realisation is steadily closing and we are being able to produce teachers who understand not only the 'How' but also the 'Why' about physical education.

But physical training requires ground, apparatus and swimming tanks. A school without a playground is an anomaly. It is better to have a playground without a school than to have a school without a playground. The schools will have to secure all the necessary grounds and apparatus.

But it must be remembered that the first object of physical education is health. And to acquire health, several things are necessary besides physical training, such as food, rest, medical care and health knowledge. Until and unless good tiffin and medical inspection schemes are introduced in schools and colleges, full benefit can never be expected. Sargent's scheme about post-war reconstruction of education has already laid great stress on these aspects.

Although in the schools, physical training has got its foot on the lowest rung of the ladder, it has got a great height to climb. In spite of all the facilities, very little actual improvement has been achieved. The greatest obstacle in that respect, has been the period of the day when physical training takes place in a hot country like ours. Some changes in this direction seem to be very necessary. Again, most of the school and college authorities are not very keen about physical training. The Physical Instructor is burdened with so many subjects that he has very little chance of working out his own scheme.

Although qualified Physical Instructors have been appointed in many colleges, very little has been achieved in the colleges. If physical training in the schools has been bad in the past, physical training in the colleges was still worse and it will take years to get over the inertia. But in the past, there was a love for vigorous life and vigorous activities amongst the college population, which is utterly lacking now-a-days. Idle drifting has become dangerously prevalent. The youths of our province have become surprisingly callous about their physical welfare. Excepting a few players in the college teams, the general college population are 'gallery-wallahs'. They do not know what to do with themselves when they have leisure. They run after ready made pleasure and miss the art of living.

There has been a slight improvement in the organisation of clubs and associations in the districts since the Youth Welfare Scheme came into operation. More clubs have come into existence and more and

more youngmen are taking part in the various tournaments and competitions organised by the District Sporting Associations. But it is too early to say whether there has been any improvement in the general standard of health amongst the ordinary population.

From what has been written, it will be wrong to interpret that nothing has been achieved so far. On the other hand, a considerable amount of spade work has been done in making the people realise the importance of physical training. The important changes that have taken place within the last twenty years are—

- 1. Creation of a separate Physical Education Department by the Government of Bengal.
- 2. Appointment of a Physical Director in charge of that Department.
- 3. Establishment of two colleges of Physical Education for men and women to train teachers. About 400 men and women have gone out of these two colleges, with new ideas about physical education, to work in various schools, colleges and universities. And, it is for those institutions to give them a chance to work out the new idea.
- 4. Establishment of Youth Welfare Councils in every district.

  The Councils have been able to form and revive some of the clubs and associations.
- 5. Appointment of District Organisers of Physical Education in all districts. They are acting as Secretaries of the Councils and are helping the clubs and schools.
- 6. Appointment of trained Physical Instructors in schools and colleges.
- 7. Distribution of tiffin grants to schools. This scheme has not had enough response. Proposals have, however, been made to increase the grant.
- 8. Distribution of grants for the purchase of apparatus, playground, etc., for schools. This has helped about 400 schools either to purchase apparatus or acquire playgrounds and construct gymnasia.
- 9. Distribution of grants to voluntary clubs and associations.

  This has helped the clubs and the District Sporting

  Associations to run their activities.
- 10. Training of leaders of voluntary clubs. About 500 club leaders have been trained.
- 11. Formation of District Sporting Associations and Inter-School Sports Associations in every district. They are running various competitions for adults and students.

12. Construction and purchase of gymnasia, pavilions, swimming tanks and playgrounds for the use of schools and clubs.

The Youth Welfare Councils are encouraged to purchase playgrounds for the use of the clubs and institutions and to raise money by arranging exhibition games.

13. Distribution of grants to colleges towards the salary of Physical Instructors.

The effects of all these have not been upto our expectations for various reasons. But it has put before our eyes, the many pitfalls which have to be overcome so that we can march forward towards greater success.

Then what remains to be done now? I should say, a lot remains to be done. The future action should be something like this.

- 1. Every student must have a thorough medical examination and necessary treatment.
- 2. Every student must have tiffin every day.
- 3. Every school and college must have teachers of Physical Education on the staff. We must have better teachers and better-paid teachers.
- 4. Every student must have Physical Training in some form at least four times a week on a compulsory basis. The physique of our students should come under the direct scrutiny and control of the educational institutions.

5. Every school and college must have a gymnasium and sufficient playground and necessary apparatus.

- 6. Every district must have a chain of voluntary clubs established in every village which will be centres of various activities such as, Physical Training, Library, Adult Education, Rural Reconstruction, village Dispensary and common meeting place for all.
- 7. Every such club must have its own playground, gymnasium and swimming tank.
- 8. Every town must have its public playground, pavilion and swimming tank.
- 9. Every Provincial and Inter-Provincial tournament shall be well represented by competitors from all over the province.
- 10. Every district shall organise Youth Festivals each year, where youths shall demonstrate their physical prowess to the public.

It is difficult to say how long it will take to arrive at the goal. The rate of our progress will be determined by the earnestness of the

Government and of the public and semi-public agencies. Although in recent years, we have produced a football wizard like Samad, a cricketer like S. Banerjee, and a tennis player like D. Bose, the performance of a few outstanding athletes can never be the measuring rod of health and physical training in the province. So long as we do not have every body in the game, our purpose shall never be fulfilled. It must be realised that participation is more important than organisation. If we get men and if we get money, then where is the difficulty?

#### FISH FARMING IN BENGAL

H. K. MOOKERJEE. d.sc. (LONDON), d.i.c., f.n.i.

Sir Nilratan Sircar Professor of Zoology, Calcutta University.

Food and clothing are the bare necessaries of life, but it is regrettable that none of these items are adequately obtainable in the present emergency period in the province of Bengal. Fish is one of the main items of non-vegetarian diet in Bengal. As a matter of fact Bengalees are known as fish-eaters. Our best food is rice and fish. Nature was very generous to us in good old days and we used to get enough rice and fish with minimum amount of labour in the empirical method of cultivation in comparison with other provinces. Then there was a constant supply of cheap rice from Burma and fish from Orissa.

Now during this emergency period all the supplementary supplies from outside the province have been stopped; Bengal is now in a hopeless condition. Added to this we have to maintain a large number of army men.

The supply of fish in the province of Bengal is mainly fresh-water supply, and supply from the estuary. Marine fish is almost unknown in this province excepting those from Orissa or very little from Chittagong. The main problem of the first kind is breeding and rearing, and of the second only rearing. The only other problem in connection with fishery is how to catch.

Among the fresh water inland fishes of Bengal Rohu (কই) (Labeo rohita) Mirgal (মুগাল) (Cirrhina mrigala) Catla (কাতলা) (Catla catla) and Calbasu (কালবোস) (Labeo calbasu) are the best forming the major carps. The other smaller variations are Bata (বাটা) (Labeo bata), Punti (পুটি) (Barbus puntius) etc.

### Breeding of major carps

There is a peculiarity of major carps of India; they do not breed in ordinary stagnant ponds like their kinsmen, the European carps. Indian major carps are fond of breeding in rivers and also in special types of ponds known as *bundhs*.

Really speaking breeding of major carps of India does not occur in the river proper but in the fallow lands or in the rice fields adjoining a river, which become submerged during the heavy monsoon. The rain water gradually collected in this submerged area ultimately joins the water of the river in the shape of overflow and becomes a continuous vast sheet of water. The submerged area becomes so-called pockets of the river proper (Fig. 1).

After and when these pockets join up with the water of the river proper during monsoon, sexually mature adult fish of either sex being already stimulated by the addition of rain water into the river, migrate to these pockets from the river proper in search of purer rain water. Due to the excessive amount of oxygen, the anterior lobe of the pituitary body of the female gets stimulated causing ready ovulation. The male on the other hand gets a sexual urge due to the stimulation by the oxygenated water. With the advent of ovulation the female hunts for a suitable partner and on getting such a male the couple starts playing about, coiling, rubbing. Ultimately spawning takes place when the females lay eggs and the males spread milt on them for fertilization. All the eggs cannot be fertilised due to drifting and there is a considerable amount of wastage. The fertilised eggs sink down at the bottom. The embryos generally come out of the egg-cases within 15 to 18 hours and float in the water of the pockets. Eventually, most of these embryos come to the river proper and the moment they are in the river proper these embryos migrate downwards with the current. It evident that all the embryos cannot come to the river proper. Some may be cut off and ultimately get destroyed in the pockets, due to various contingencies, the foremost of which is the severance of their connection from the river water. Not to speak of laymen most of the fishermen even seldom get any opportunity of perceiving the fertilised eggs of carps. Most of them collect the very early stages of the fry, which are ordinarily known as dim-pona (ডিমপোনা).

In Bengal the collection of major carp fry is made in almost all the big rivers and we hope and trust that the Government Fisheries Department should ascertain the various actual spawning grounds in connection with each and every river within the province and try to collect and save the fry that may get destroyed due to the severance of the pockets from the river proper.

Besides a river the major carps may also breed in a bundh. which is nothing but a pond in the midst of a low-lying paddy land bounded generally on three sides by high embankments, the remaining or the fourth side being left open, since it gradually merges into sloping ground like a spout. During summer months major portion of the bundh area dries up and is cultivated, while the actual pond always contains some water and harbours mature fish. In the rainy season, the water from the upland area rushes into the bundh in forms of streamlets, which are locally known as dhals ( हन ). With the advent of heavy shower, the whole area comprising a bundh becomes submerged and during heavy floods it may even overflow. To prevent over-flowing as well as to get rid of the old stagnant water of the pond which has very little of dissolved oxygen, an outlet known as a bulan ( বুলান ), is made on the opposite side of the upland area in the form of a channel connecting the bundh with a neighbouring river or a water course. (Fig. 2).

During monsoon with the addition of rain water to the old stagnant water of the pond the brood fish are stimulated to activity and they come out into the shallow parts of the bundh, known as the breeding ground for breeding purposes. There may be a little variation of the bundh from the description given above. The breeding ground may be situated far away from the bulan or channel for out-let and close to the dhal or streamlets (Fig. 3). There is a bamboo fencing known as chhera (ছেড়া) at the mouth of the bulan. The flow of water through the bulan can be controlled by plugging it with straw and mud. The two types of bundhs that have already been described can be found in certain areas of Midnapore close to the railway station of Garbetta but there are other types as well. Near Chandrakana Road railway station there are some peculiar types of bundh where the mud embankments are raised close to the perennial pond with two outlets or bulans facing each other and a sloping from upland area or even from adjoining highland rice field. After a heavy shower water is allowed to flow out through both of the bulans or outlets in the beginning. When the matured couples can be seen proceeding towards one of the bulans the extreme outer end of it is closed by putting mud and straw or Chhera or bamboo fencing at the mouth, so that the other bulan is kept open to get rid of the mixture of old water and new rain water of the bundh. The couples of fish assembled forwards in the closed bulan have their sexual sport and ultimately spawning takes place nearer the bulan or in the channel itself (Fig. 4). In addition to this there is a fourth type of bundh which may be called the dry or sukna bundh (Fig. 5). This type of bundh has no perennial pond but the whole bundh is a shallow big cavity or pond that dries up in summer. This may be the collecting space for heavy rains in rainy season. After collection of rain water mature brood fishes are transferred from a neighbouring pond of considerable depth, when they spawn by the stimulation of excessive percentage of oxygen of rain water. Bankura and Birbhum have also bundhs similar to the 1st and 2nd types of Midnapur. The only place that has a bundh better than that of Midnapur is Chittagong; the Chittagong bundh is almost like the Midnapur 1st type of bundh with certain advantageous additions. Instead of having the heavy shower from the upland area direct the bundhs have a convenient advantageous modification. They have mud-walled enclosures on the upland area where rain water can be collected for a few days and on getting a heavy down-pour they generally cut open through the enclosed mud walls to have a heavy rush of water within the bundh at will. Chittagong type of bundh may be called the fifth type of bundh in Bengal (Fig. 6). From the above description it is evident that advantage of having one or the other type of bundh can be devised at any place in the province.

Early fry can be compared with seeds and unless one can put them in his own ponds it is not possible to have the fish farming of major carps like the sowing of seeds in the ground for ultimate harvesting.

Fresh water fishes other than major carps generally breed in ponds in monsoon season. As a matter of fact, practically no fresh water fish spawns without some amount of rain water mixed with old water of the pond having excess of oxygen contents of it. Thus we find spawning of such fishes as Shal (শাল) (Ophicephalus marulius), Shol (শোল) (Ophicephalus striatus), Lata (লাটা) (Ophicephalus peuctatus), Punti (প্টি) (Barbus puntius) and Maurala (মৌরলা) (Ambbypharingodon mola) etc. in almost all the common ponds of Bengal.

# Fresh water fish farming

Now scientific fish farming in Bengal is almost unknown. What we have is nothing but pseudo-farming or the empirical way of fish farming. By pseudo-fish-farming we mean just to keep some fry in a pond soon after breeding and then take almost no care for a good length of time till we catch them for selling or eating purposes. This sort of fish farming is in vogue throughout the province of Bengal. In Eastern Bengal where there is excessive flood, people never put fry in their ponds but the fish and fry that accidentally come to the pond due to the general flood supply the stock of the pond. Due to the general flood nobody is sure of his stocking, so they never believe it spending money in this direction. River farming is almost akin to this. Most of the rivers of Bengal, whether big or small, are in the hands of the

lessee. Practically Government has no control over them. The worst part of this is that one river may have half a dozen lessees. In order to get the most out of one's own portion of the river the lessee in most cases has every year a sub-lessee in the highest bidder. The result is that no body is sure of his position beyond one year, and so he wants to take even the last fry or fish. In order to control the fish and check the flow of current these sub-lessees of the river generally put obstacles known as Jag or Kalta right across the river keeping just the space to allow steamers to pass through. The net result is silting up of the beds of most of the rivers in Bengal. River stock, like the pond stock, is unknown in the province, the only replenishing effect is entirely due to providential escape of fry that may not be caught by the fishermen in collecting operations. The most important fish of the river is Hilsa (Hilsa ilisa) which is based entirely on providence as fish and fry stages are caught indiscriminately both in the river Hughly and Padma. Close season is badly needed for this fish. River farming is like having the expenditure side only with no income and the extremely disastrous effect is almost in sight. We like to draw the attention of Government to this direction.

A river requires no manure for cultivating fish like a pond. Each river is the natural drainage and gets all sorts of washings and sewage water that facilitate the growth of flora and fauna as food of fishes.

Free empirical method of fish farming is confined mostly to the vicinity of Calcutta and also to Sundarban areas for estuarian fish, although there are places like Chittagong and Noakhali where there is quite a number of fish farms which are in no way inferior to those of Calcutta or neighbouring places. Fish farming in or near Calcutta is of two kinds—(1) Purely of fresh water fish and mostly of major carps and (2) Estuarian fish mostly in connection with *Bhasa bada* fishery.

Fry market in Bengal is restricted to a particular zone in west Bengal, beginning from Murshidabad and Rajshahi on the north, Calcutta, Howrah, Amta and Midnapur towards the south. The only place in East Bengal is Chittagong in connection with Haldah river. The most important and adequately available places are Calcutta and Howrah. The first place has two centres, one is at Sealdah and the other is at Kalighat. People generally buy there fry and put them in their ponds.

During transportation these tiny fry require respiratory aid. The dissolved daygen of the water of the handi may not be sufficient, so fishermen igenerally give aid by hand paddling. Hand paddling is not only troub some but also becomes impossible at times, particularly

when the carrier is in motion. The inner tube of an used motor tyre or a bicycle tyre serves satisfactorily (Fig. 7). On inflating the inner tube with a hand pump and putting a thin rubber tubing to the nozzle and a pinch-cock at the free end and then regulating the pinch-cock one would get air on immersing the free end of the rubber tubing in the water of the *handi* during transport of fry.

Fish farms that generally do rearing and stocking of major carps may do so in two ways. Some may rear tiny fry upto fingerling and a stage beyond it. Their number may not be very great and they make a huge profit. These ponds are called nursery ponds and generally they are very shallow so that they may dry up in summer. Nursery ponds should be 30ft. × 30ft. and 6 or 7ft. deep. Nursery ponds are generally manured in two ways, one is by settling sewage water which will lead to the growth of flora and fauna. The spores of algae that were in the dry soil during summer months may have a good culture medium by sewage water. Besides algae, other phanerogamic plants and animal organiser like paramoceium, tiny little crustacea like Cyclops, Dephnia and Cypris etc would thrive well in that water. The colour of the water of the pond will soon be bottle green. In such nursery ponds the fish farmers generally keep fry to their utmost capacity. The right procedure would be to keep a tiny little fry in 1 Cft. of water and there allow it to grow up to 3½ inches. But what we have had in the process is huddling up of all together to their utmost capacity. This results in their stunted growth. They are known as Chala fish or the stunted fish of the previous year which people purchase in order to stock them generally in the Bheri type of carp fishery. These that have no sewage water available may take the course of preparing the nursery pond with other manures. When dry it should be ploughed thoroughly. 2 parts of dry cowdung and 1 part of mustard oil cake should be sprinkled on this ground at the rate of ½ seer per cattah of ground and then the ploughed land should be harrowed for smoothing and pulverising the soil. Besides the above articles of manure there should be kept other articles as follows:-(1) Bundles of straw or grass with a string for culturing Protozoa, for every 20 cattahs of water. A bundle of 2½ seers may be put for 10 to 12 days and then may be pulled out by the string. (2) Dry water hyacinth bundles may be put for culturing small Crustacea in the same proportion to that of straw. Precaution should be taken before making the bundle of water hyacinth. Both the root and reproductive elements, that is, the floral stock should be avoided carefully, otherwise there is every chance of having a propagation of water hyacinth plant. The water hyacinth bundles should be lifted up in 15 days' time.

All these are put as suitable media for culturing protozoon, crustacea algae and even phanerogamic plants which may be found in minor proportion in the pond. These will multiply in the above manner very soon. The whole process should be repeated every month.

From the nursery ponds fingerlings are removed to rearing ponds. These rearing ponds must not be very deep but must be long and wide in order to enable the fingerlings to have a good run and thereby speedy growth. Manuring must be made complete before monsoon and after the accumulation of rain water bundles of straw and water hyacinth should be introduced as in the nursery ponds. In addition to these one can use chemical fertiliser such as (1) Nitrate of soda. It permeates the soil freely and rapidly. Roots multiply soon and grow deep, giving the plants firmness and vigour. It contains 50 times as much nitrogen as an equal quantity of cowdung. (2) Sulphate of ammonia is better than nitrate of soda for aquatic plants. (3) Superphosphate is good for hastening maturity and ripening of fruits. Before transferring fry to the rearing ponds Hariali or Indian doob grass ( ) seed may be sown at 2 seers or 5 seers of cuttings of grass per bigha. At the edge of the pond a big trough of grass with earth can be placed. Seeds of Kalmi-sak (क्राभि भाक) and Susini-sak (क्राभि भाक) may also be sown.

In the rearing ponds in the first year each fingerling requires 4 cubic feet of water. If you want to keep them even for the second and third year, transfer such fishes before the dry summer months to deeper perennial ponds, and the manuring should be done once in every month.

In order to render respiratory aid in any kind of pond one can periodically drag a net in order to liberate the gas like carbon dioxide or marsh gas in extreme cases. There is another advantage of the dragging of nets and that is the capture of the carnivorous fish. Most people are absolutely ignorant of the facts as how much havoc these fishes can create. A number of inflated motor tubes suspended by a rope can be dragged to and fro through the water by two individuals standing at opposite banks of the pond. The air on liberation through the thin rubber tubing of the motor tube, gives oxygen to the water of the pond.

Accumulation of debris at the bottom is certain in an old pond. These debris produce gas after rotting. The gas cannot be liberated without scraping the debris. But such scraping may have disastrous effects, that is, the stirring of the debris may choke the respiratory tract of fish and fry. If one wants to clear the debris of the pond, the hurra

(হারা) is the best means for it (Fig. 8). A few long bamboo poles are tied together as a bundle and small twigs are inserted inside in order to make it heavy. Now this bundle of bamboo poles is kept at the bottom of the pond and fastening two strong ropes at the two extremities, it can be dragged in a particular direction by two men on either bank of the pond. In this way the projected twigs of the bamboo pole bundle scrape through the debris and liberate the accumulated gas. If a small quantity of the bottom debris is removed daily, the loss will be much less and there would not be any scarcity of food. Such a device has been made in the Fishery Laboratory, Calcutta University. It requires a siphon made of galvanised iron sheet, the cost of which was Rs. 4/- (pre war price) in Calcutta. Such a siphon has nails at the bottom tube fixed up to scrape the bottom debris of the pond and thereby to liberate the accumulated gas. The top tube has a cap to be closed at the time when the siphon is immersed into the pond and it should be opened suddenly in order to suck the liquid debris inside the bottom tube, to be ultimately liberated into the outer broader tube through the big hole at the side of the bottom tube at its extreme upper end (Figs. 9 A and B). Now the liquid debris can be poured out in a bucket or in some vessel to be removed to a distant place for sun drying, after which it can be used as a good fertiliser or treating with lime.

Dewatering of a pond is not only expensive but the problem of keeping the fish population of that pond elsewhere is also a difficult one. Then the fish like Mrigal ( भूजान ) (Cirrhina mrigala) which lives on the semirotten plant bodies at the bottom of the pond will die for want of food. One has to wait for the rains in order to get water. So a siphon is the best solution.

Besides rivers, ponds and beels, there are other embanked areas mostly situated near the mouth of rivers which in good old days were all used for estuarian fishery. In the deltaic region of the river Ganges the river beds are raised and silted up, the net result is that the creeks and branches do not get the former proper flow of the tidal waters. So most of the embanked areas do not get the tidal waters. These discareded embanked areas were left for no purpose till these were used for culturing fresh water fishes viz carps. In these embanked areas rain water is collected and Chela of carps are kept for rearing purposes. Those that have a sewage canal very near can get food for these fishes almost at their will. On admission of sewage water both the flora and fauna can flourish well. Sewage water acts as good manure. But sometimes the sewage water renders excessive growth of flora resulting in the dense vegetation which prevent the escape of tiny fry from the carnivorous type of fish and also free passage to get their own

food. In order to prevent this it is necessary to get rid of the roots of aquatic plants before introducing the sewage water so that there may not be dense vegetation within a short period. It is needless to say that tiny fry are cheaper than the *Chela* fish and the percentage of profit from tiny fry is much greater than from *Chela* fish. There are some ideal sorts of this fresh water *bheris* where there is availability of sewage water, fresh water and also contrivances to get rid of excess water. If all these are present in a fresh-water *bheri* the profit is enormous even after meeting all expenses.

## Estuarian fish farming

In regard to estuarian fisheries in this country, the following methods are adopted. Embankments are raised around a big plot of land in the low lying tracts of the countryside within easy reach of salt water near the mouth of a river. Water is admitted into the enclosure through a canal, at the entrance of which is placed a box-like valve, fitted with a sliding wooden door. This is called the bhasa bada system of fishery. During high tide water rushes into the enclosure and with the current some shoal of fish come within, such as, Bhekti (ভেটকি) (Lates calcarifer), Bhangan (ভাঙ্গন) (Mugil tade), Khoira ( ধররা ) (gadusia chapra), Persa (পারশে ) (Mugil persia) etc. full life history of all the estuarian fish of Bengal is still unknown. The ingress is unobstructed, since the valve remains open. When low tide begins, the valve is closed, and no fish can go out. Thus a large number of these fishes, with their young ones, is imprisoned in the enclosure. This operation continues from April to August. From August to December the fish, including the young ones are caught. For three months the enclosure remains dry, and the process is repeated next year. The enclosure is locally known as a Bheri (ভেড়ী) (Fig. 10).

The worst part of *Bheri* ( ) system of estuarian fishery is that the whole fish population beginning from the tiny little fry to the considerable adult size are used for the market. The result is that we are really using our principal sum, so there will be a time when the fish population will be reduced. As a matter of fact fish population in the whole estuarian area of Bengal is gradually decreasing and unless considerable effort is made towards its maintenance we shall be certainly deprived of our resources in near future.

### Marine fish farming

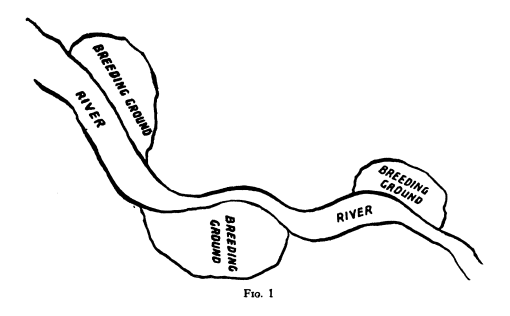
Marine fishery is almost unknown in the province except in certain periods when there were efforts to catch fish in the Bay of

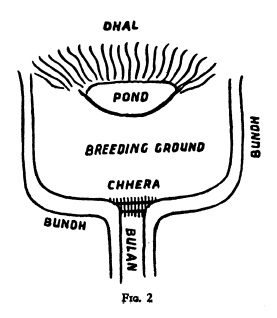
Bengal with a trawler, the "Golden Crown," by Dr. Jenkins from June 1908 to December 1909. In addition to this there were some recent attempts to catch fish by a trawler but were subsequently abandoned for the restriction due to war efforts. The only place where small collection is made is Chittagong and a few sporadic attempts near the coastal line of Barisal are made.

#### Conclusion

I have given in detail the three types of fishery and their conditions in the province of Bengal. Scientific fish farming is still unknown but nevertheless there was empirical method of this industry which could supply almost adequately the province in the pre-war days but during this emergency period the whole industry of fish farming has become inadequate due to more than one reason. The foremost amongst these are lack of proper transport facility, depopulation of fishermen in certain fishing areas due to famine, lack of adequate quantity of ice, and other articles of refrigeration, and the last but not the least black marketing. Bengal is hard hit due to this great war and since the declaration of war by Japan we have had to feed a good portion of military personnel both Indian and foreign.

It is now very encouraging that Government both at the centre and the province have directed their attention to the development of fishery. Mere government effort would not be sufficient unless there is united response from the people as well. Government ought to take into confidence the private experts, specially the scientists from the University and other institutions. There ought to be men of science on the Board of fishery and every programme must be scrutinized by them. A mere advisory body will be of no use; because traditionally the advisory body becomes only an eye-wash unless it has sufficient control over the departmental routine work.





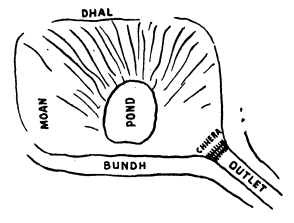


Fig. 3

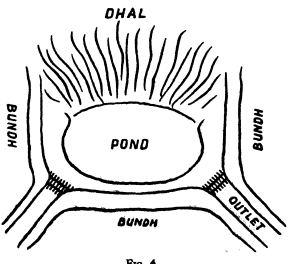


Fig. 4

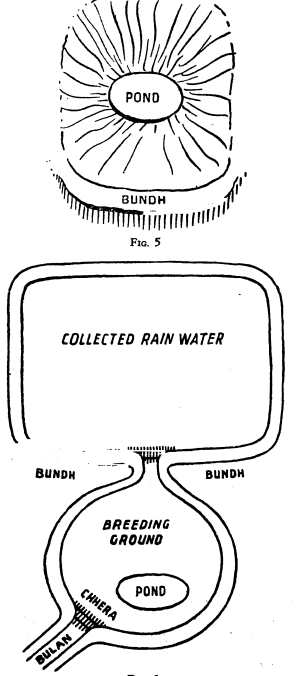


Fig. 6



Fig. 7

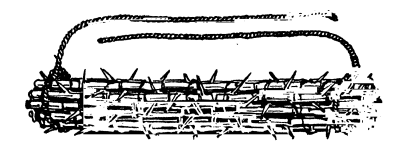


Fig. 8



Fig. 9A



Fig. 9B

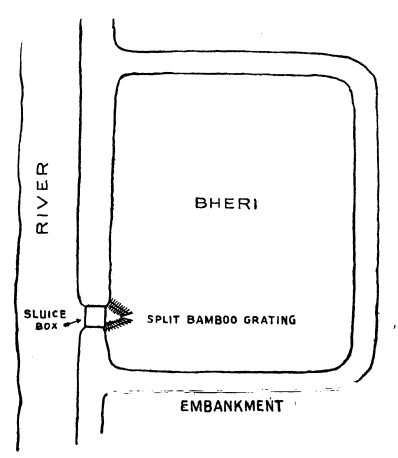


Fig. 10

#### THE COUNCIL OF INDIA:

A PEEP INTO CONSTITUTIONAL HISTORY

NIRMAL KANTI MAJUMDAR, M.A., F.R. ECONS.,

Professor of Economics, Krishnagar College

Political institutions are not immortal: they come and go. Nevertheless, they are interesting studies. They embody definite ideas or ideals. They represent a distinct environment or atmosphere. They are experiments in organisation or tests of character. They are so many waves of history. Even the deposits left by them cannot be ignored by us. They serve as signposts and milestones in the story of humanity. They give us patterns to follow and traditions to emulate. They teach us to steer clear of rocks and shoals and quicksands in the affairs of mankind. Indeed, in the study of politics institutions count more than personalities. Says Prof. H. J. Laski:—"I would not be taken as denying the importance of leadership in politics; but I would still dare to believe that it is in the study of the institution as idea and instrument that the most fruit is to be gathered."

No apology is, therefore, needed for entering upon a study of the origin and development of the defunct Council of India. Created at a critical moment of Indian history, it had a chequered career of seventynine years. Modified from time to time according to the exigencies of circumstances, it played a picturesque part in the 'unromantic annals' of modern India. When the ideal of responsible government was accepted as the goal of Indian policy, its utility was questioned and it had to fight for its existence. With the quickening of the pace of responsible government, it became an undesirable anomaly and had to be abolished.

The Council of India seems to have been created for two purposes. In the first place, the Secretary of State for India had to be provided with special knowledge and experience of Indian affairs. To appreciate this point we must go back to the frightened fifties of the last century. The East India Company, the greatest mercantile corporation in the world, was abolished. Gone were the Court of Directors and the Board of Control. There was a vawning gap in the machinery of administration.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> On The Study Of Politics: An Inaugural Lecture delivered at the London School of Economics and Political Science on 22 October 1926, p. 24.

The office of the Secretary of State for India was brought into being for supplying the golden link between England and India. He, therefore, needed careful assistance and tactful guidance in the performance of his duties. India was ruled by an alien bureaucracy. The people of India had no control over their destinies. There were no representative legislatures to ventilate popular grievances, to pass laws, to sanction expenditure and to control the administrative system. In such a context some controlling authority was necessary to hold in check the bureaucracy in India. An unchecked bureaucracy might play havoc with the interests alike of England and India. There was thus a strong case for giving the Secretary of State the powers of superintendence, direction and control. Unfortunately this official was not to be a permanent fixture. As a member of the Cabinet, he was to change with every change in the Ministry of England and as such quite unlikely to gather any personal knowledge of the details of Indian administration. To saddle a changing official with such heavy responsibilities, to confer power upon ignorance, was not an act of prudence or wisdom.1 Hence the Council of India was formed for facilitating division of labour and securing first-hand knowledge. Aided by a select body of long and recent Indian experience, the Secretary of State was expected to be able to discharge his responsibilities with a proper appreciation of the realities of the Indian scene.

In the second place, the Council of India was intended to act as a constitutional restraint on the Secretary of State. With the transference of the Government of India from the Company to the Crown, the powers previously exercised both by the Court of Directors and by the Board of Control passed to the Secretary of State. So great a responsibility, it was thought, should not be entrusted to a single hand. Just as it was necessary to guard against grinding tyranny of the bureaucracy in India, so it was necessary to guard against unqualified dictatorship of the Secretary of State. Indeed, the possibility was there of the Secretary of State emerging as the sole arbiter of India's destiny. It is true that the Secretary of State was responsible to Parliament and completely subordinate to its direction and will. But Parliament, the forum of a far-flung empire, was much too pre-occupied to be interested in the affairs of the Indian dependency. Besides, the attitude of the average Englishman towards India was characterised in those days by ignorance and indifference. To most India was a mere geographical

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In this connection J. S. Mill's warning in 1861 may be noted. "A free country which attempts to govern a distant dependency, inhabited by a dissimilar people, by means of a branch of its own executive, will almost inevitably fail."—Representative Government, Chap. 18.

expression; to some she was a land of mystery and romance; to none was she a country of culture and civilisation and therefore pregnant with political significance. India was the Cinderella of the Empire and no wonder Parliament was sometimes 'a sleepy guardian of Indian interests'. The Montagu-Chelmsford Report says:—"We have seen how in the days of the Company it was Parliament's habit before renewing the Charter to hold a regular inquest into Indian administration. That practice has lapsed since 1858. Indeed we have the paradox that Parliament ceased to assert control at the very moment when it had acquired it."

So much about the origin of the Council of India. Let us now trace its evolution step by step. The Council of India was set up by the Government of India Act of 1858. It was composed of fifteen members, eight appointed by the Crown and seven elected by the Directors of the East India Company. The majority of members of both catagories (at least nine) were to be qualified by ten years' residence or service in India, and must not as a rule have left India more than ten years before appointment.<sup>2</sup> The members were to hold office during good behaviour, subject to removal on petition of both Houses of Parliament. No member of the Council should be capable of sitting or voting in Parliament.<sup>3</sup> Vacancies among members of the first category were to be filled by the Crown and those among members of the second category by the Council itself. The salary of the members was fixed at £1,200 a year to be paid out of the revenues of India. The function of the Council was to conduct. under the direction of the Secretary of State, the business transacted in the United Kingdom in relation to the Government of India and the

<sup>1</sup> P 20

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> It is interesting to note that the composition of the Council reflected to some extent the ideas of the Disraeli plan. Disraeli had proposed a Council about half the members of which were to be elected by (a) the cities mainly interested in the East India trade, (b) holders of East India Company and India Railway stock, and (c) the retired members of the Indian Services. The plan was scoffed at and dropped.

Sir John Strachey, a member for ten years of the Council of India, says:—"Most of the members are always men who have held high office in India. Several of them have usually belonged to the Indian Civil Service, and have been lieutenant-governors of provinces or members of the Viceroy's Council; others are soldiers. engineers, bankers, or men of diplomatic, official, or mercantile experience."—India: Its Administration and Progress, p. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> As A. B. Keith points out, this provision prevented the employment of Lord Cromer as at one time contemplated by Lord Morley and ended the services of Lord Inchape (A Constitutional History of India, p. 435). The exact construction of the provision considerably agitated the mind of Lord Morley. "Does the Act mean that the S. S. may not appoint a man, whether peer or M. P., who is capable, etc.?"—Morley, does it mean that during his tenure of office he shall not be capable, etc.?"—Morley, Recollections, Vol. II, p. 233.

correspondence with India. The Secretary of State was to preside over the Council with power to vote, and for any decision, except the election of a member of the Council, taken in his absence his written approval was necessary. He could overrule the Council except in certain cases, such as the appropriation of revenues or property, the issuing of securities for money, sale or mortgage of property, contracts, alterations of salaries, and furlough rules. The Council was to meet once a week for the disposal of business, the quorum being five. All dispatches to India were to be communicated to the Council. Urgent matters might be disposed of by the Secretary after proper notification to the members. Matters dealing with war or peace or treaties or policy towards any native prince or state might be marked secret and withheld from the Council. The Governor-General and the Governors of Bombay and Madras might also send marked dispatches, and they could be seen by the Council only when permitted by the Secretary.

Modifications were introduced in the powers and composition of the Council by the Government of India Act of 1869. The consent of the Council was no longer needed for the appointment of members of the Viceroy's Council.<sup>2</sup> The Secretary of State was given the power of filling vacancies in the Council. The term of office of members was reduced generally to ten years. Special power was given to the Secretary of State to reappoint outgoing members for a further period of five years for special reasons of public advantage to be laid before Parliament. In 1876 this provision was modified in order to secure the services of Sir Henry Maine without limit of time.<sup>3</sup> In 1889 the Secretary of State was allowed to abstain from filling vacancies in the Council till the number fell from fifteen to ten.

In 1907 the number of members was fixed at not less than ten and not more than fourteen. The term of office was reduced from ten to seven years. The salary of members was reduced from £1,200 to £1,000 per annum. Two Indians were appointed to the Council as members for the first time in its history. One was Mr. Krishna Gobinda Gupta, Member of the Bengal Board of Revenue and the other was Mr. Saiyad Husain Bilgrami, Principal Adviser of the Nizam of Hyderabad. It was a triumph of Lord Morley, though credit must

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Before 1858 the Board of Control would issue orders on these subjects through the Secret Committee, which consisted of not more than three members of the Court of Directors.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> According to the Indian Councils Act of 1861 three of the ordinary members of the Governor-General's Executive Council were to be appointed by the Secretary of State-in-Council.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A. B. Keith, A Constitutional History of India. pp. 168-169.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Morley's memorable submission to the King: Recollections, Vol. II, p. 228.

be given to Lord Minto for having set the ball rolling.<sup>1</sup> The attitude of the Council of India at Whitehall towards Indian members was not at all agreeable.<sup>2</sup> But the Indian eltment was further increased in 1917 by the inclusion of Mr. Bhupendra Nath Basu, a prominent figure in the public life of Bengal.

Important changes in the constitution of the Council were made by the Act of 1919. The number of members was fixed at not less than eight and not more than twelve, as the Secretary of State might from time to time determine. At least three members were to be Indians. The right of filling vacancies in the Council, vested in the Secretary of State by the Act of 1869, remained in tact. Half the number of members were to be persons with at least ten years' service or residence in India who had not left its shores more than five years before the date of their appointment. The term of office was brought down from seven to five years. The salary of members was fixed at £1,200 per annum, a member of Indian domicile getting an extra subsistence allowance of £600. The salaries and allowances might be paid either out of the revenues of India or out of moneys voted by Parliament. The agency function of the Secretary of State-in-Council was transferred to a High Commissioner for India. The Council was thus relieved of a lot of work. The concurrence of a majority of members was required in matters such as expenditure of Indian revenue, contracts for the purposes of the Government of India Act of 1919, and rules and regulations for the Services.

The story of evolution would be incomplete without some reference to the method of working adopted by the Council. Under Sec. 20 of the Government of India Act of 1858 it was 'lawful for the Secretary of State to divide the Council into committees for the more convenient transaction of business.' Accordingly members of the Council were divided into a number of committees and to each committee was assigned the duty of transacting business in one or more departments. A committee consisted of four or five members. These members were chosen according to their presumed knowledge of the subjects likely to be referred to them. There were committees for political, military and legal matters, public works, revenue, finance and stores. The

<sup>1 &</sup>quot;The admission of two Indians to my Council, if you probe its full significance, is a step of prime moment. For my own part I should never, I think, have had the pluck to take the step, but for your courage in preparing the bolder plan of an Indian on your Council."—Recollections, Vol. II, pp. 227-228.

2 "The Council jibbed a good deal about the Indian Member here, as well as with

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "The Council jibbed a good deal about the Indian Member here, as well as with you, but they loyally accept, what in fact they could not deny, that the appointments to Council are exclusively my business, and none of theirs."—Recollections, Vol. II, p. 216.

division corresponded more or less to the division of Departments in the Governor-General's Executive Council. For each department a secretary was selected by the Secretary of State. All correspondence and proposals affecting the various branches of administration were placed before these committees by the respective secretaries and considered by them. The decision of a committee, after the preliminary work of scrutiny and analysis of proposals placed before it, was referred to the Secretary of State through the Permanent Under-Secretary. The Secretary of State might ask the Under-Secretary to issue orders or he might issue them himself. Important matters were generally put before a full meeting of the Council. The normal procedure was to hold such meetings every month.

It is time now to pass on to an examination of the constitutional position of the Council of India in practice. In politics, as in other walks of life, things are not what they seem. Constitutions are often unreal: they show a wide divergence between the ideal and the actual. The position of the Council of India was essentially different from that of the Court of Directors of the East India Company. It neither possessed nor exercised independent powers. It was a purely advisory body. The Secretary of State was at liberty either to accept or reject its advice. It had little initiative authority. As Sir John Strachey points out, "Questions of the greatest importance, notorious to all the world, may be pending, but the Council can give no opinion on them until they are laid before it by the Secretary of State." The power given to the Council in controlling expenditure was not as great as it might appear at first sight. It could only be exercised in regard to the ordinary business of administration. Most of the ordinary business passed through the Council and its advice was, in the great majority of cases, followed by the Secretary of State. But orders involving large expenditure might be given by the Secretary of State without either the consent or the knowledge of the Council. The Council was by no means 'a screen between the Minister and Parliament.' Its status was palpably reduced by the Government of India Act of 1869. H. Dodwell's comment on the financial power of the Council is worth quoting. He says: "It was in fact too great a power for so small and unrepresentative a body as the Council of India to assert effectively. For questions of high policy the Secretary of State is responsible not to his Council but to Parliament. If, for instance, he approves warlike preparations in India, it would not be possible for the Council to refuse the funds necessary for that purpose nor even to decide how much or how little should be allowed. Again, at the other end of the scale, many ques-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> India: Its Administration and Progress, p. 75.

tions of expenditure are too minute to be considered at all in London. Consequently this financial control cannot be exerted at all in certain cases either against the Secretary of State or against the Governments in India; and as regards the intermediate cases it amounts to influence rather than control, for in the event of decided difference of opinion arising between the Secretary of State and his Council, the latter cannot push opposition to that extreme which alone would give it effective power. Its position is that of the very high official, who has much authority over detail but little over policy." The financial power was materially impaired by the Act of 1919. The control of the Council over expenditure on 'transferred' subjects was wellnigh withdrawn. Its consent was not necessary for 'votable' expenditure on 'reserved' subjects. Even in the 'non-votable' sphere considerable powers were actually delegated to Indian authorities.

The actual constitutional position of the Council was a sad commentary on the objects for which the Council had been created. Its performance was really disappointing. It served neither as a centre of ideas nor as a centre of resistance, neither as a fruitful source of knowledge nor as an effective agency of action. Let us see how a very careful student of Indian administration concludes his reflections on the Council. "No one can read the debates in both houses of parliament from the beginning of the session in February 1858 to the passing of the third Government of India Bill at the end of July, without feeling convinced that the intention of the supreme legislature was to create in the India Council a body strong enough to safeguard the interests of the people of India; the Government of India was to be spurred on by it to measures of progress, civilisation and prosperity; the Secretary of State was to be restrained by it from any encroachments upon the rights of the people of India and their revenues. The body actually constituted proved, however, to be too weak and ill-constructed to fulfil this noble function."2 The value of the Council was, however, emphasised by certain schools of thought from time to time right up to the first decade of the twentieth century. Then set in an era of criticism. Indian public opinion, hostile to the Council for some time past, became vocal. There were at least three lines of attack. First, the method of transacting business followed by the Council was condemned as highly cumbrous and inefficient. "The statutory organisation of the India Office," said Mr. E. S. Montagu, "produces an apotheosis of circumlocution and redtape beyond the dreams of any ordinary

p. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A Sketch of the History of India from 1858 to 1918, pp. 29-30.
<sup>2</sup> B. K. Thakore, Indian Administration to the Dawn of Responsible Government,

citizen." Secondly, the atmosphere of the Council was denounced as extremely unwholesome. The retired civilians, who constituted the dominant element, were characterised by a thoroughly reactionary outlook. They were completely out of tune with the hopes and aspirations of the Indian people. They failed to enter into the spirit of the successive reforms and keep pace with the changes in the Indian scene. The Indian element was not strong enough to influence the mental climate of the civilian members or to improve the political complexion of the Council. There were times when the entire Indian element was conspicuous by its absence on climatic or other grounds. The Council would then appear to be an ideal pensioners' paradise. Thirdly, the very existence of the Council was challenged as incompatible with the ideal of responsible government in India. The progressive realisation of that ideal implied a gradual relaxation of control over Indian affairs. The natural trend of events demanded that outside interference should cease.

The question of mending or ending the Council was hotly debated and the Council was for some time 'a traveller between life and death.' The majority of the Crewe Committee (the Committee on the Home Administration of Indian Affairs) were in favour of abolishing the Council and setting up in its place a Body of Advisers. Sir James Brunyate, Prof. A. B. Keith and Mr. B. N. Basu were against the proposal and appended notes of dissent. The Selborne Committee (the Joint Select Committee), however, were in favour of mending rather than ending.<sup>2</sup> The Act of 1919 accordingly provided for its retention with some modifications. The reforms of 1919 marked the close of the golden age of bureaucracy and the dawn of responsible government. The constitutional background was changed. The nineteen-twenties were aggressive and hostility to the Council grew apace. The Council had already lost its

<sup>1</sup> Speech in the House of Commons quoted by N. C. Ray in the *Constitutional System of India*, p. 62.

2 "The Committee are not in favour of the abolition of the Council of India. They think that, at any rate for sometime to come, it will be absolutely necessary that the Secretary of State should be advised by persons of Indian experience, and they are convinced that, if no such Council existed, the Secretary of State would have to form an informal one, if not a formal one. Therefore, they think it much better to continue a body which has all the advantages behind it of tradition and authority, although they would not debar the readjustment of its work so as to make it possible to introduce what is known as the portfolio system. They think, also, that its constitution may advantageously be modified by the introduction of more Indians into it and by shortening of the period of the service upon it, in order to ensure a continuous flow of fresh experience from India and to relieve the Indian members from the necessity of spending so long a period as seven years in England."—Report of the Joint Select Committee, clause 31.

magic: that it was a gaudy trifle in the constitutional garment was realised by every body. The Council lacked logic in the new situation: that it was an ugly rock in the path of progress was felt by all. The portfolio system, which might have put oxygen into its lifeless routine, was not given a trial. Abolition seemed to be the only way out. The position was truly appreciated by the White Paper of December, 1931. "His Majesty's Government", it added, "do not regard a Council of the kind which has been associated with the Secretary of State for India since the Crown took over the affairs of the East India Company in 1858 as any longer necessary in, or appropriate to, the conditions of the new constitution." The view was shared by the Linlithgow Committee. They also thought that the continuance of the Council was not necessary under responsible government. The Act of 1935 thus provided for the abolition of the Council and it ceased to exist from August 1, 1937.

The curtain did not drop with the formal dissolution of the Council. Provisions were made in the Act of 1935 for the appointment of Advisers by the Secretary of State. The number of Advisers is to be not less than three and not more than six, but the actual number may be decided by the Secretary of State. They hold office for a period of five years and are not eligible for reappointment. They are at liberty to resign their office at any time, and the Secretary of State may remove them on grounds of physical or mental infirmity. At least half the number of Advisers must be persons who have held office for at least ten years under the Crown in India and must not have ceased to perform their official duties in India more than two years before the date of their appointment. The Advisers are not capable of sitting or voting in either House of Parliament. Each Adviser receives an annual salary of £1,350. A special subsistence allowance of £600 per annum is given to those domiciled in India at the time of their appointment. The duty of the Advisers is to advise the Secretary of State on any matter relating to India on which he may desire their advice. It is left to the discretion of the Secretary of State to consult his Advisers or not. If he decides to consult, he may do so either individually or collectively, and is not bound to act in accordance with their advice. In matters relating to the Services, property and contracts, however, he must exercise his power with the concurrence of a majority of the Advisers. Even a superficial examination shows that there is no vital difference

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Indian opinion therefore would not only welcome but insist on the abolition of this Council, which is either superfluous, or acts as a drag on the progress of India."—Sir T. B. Sapru, *The Indian Constitution*, p. 38.

<sup>2</sup> Para 67.

between the Council of India and the new Body of Advisers. Indeed, in the pages of the Act of 1935 we at once come across the burial and the resurrection of the Council. The Council was an ornamental cypher, never anything more. The Body of Advisers suffers from the same defect. It is even worse: it lacks the corporate character of the Council. The ghost is paler but it reveals the original self. Political institutions die hard—at least they do not die as easily as they change their forms.

We are passing through a period of transition, a period of remedy as well as of seed-time. A New India, a Free India, is in sight. We are going to embark upon 'the greatest and most momentous experiment in Government in the whole history of the world—a new constitution to control the destiny of 400,000,000 people.' In the new setting the familiar landmarks will vanish. The Secretary of State, the Advisers and the India Office will recede into the shadowy corners of constitutional history. The Cabinet Mission Proposals are before the country. The plan is there. Bricks and mortar and all the materials are there. Only the willing hearts and the working hands of architects are needed for the erection of the edifice. Let the leaders of India think—let the Constituent Assembly act—let the wondering world watch the shape of things to come.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lord Wavell's broadcast message from Delhi on May 17, 1946.

#### RENAISSAINCE AND REFORMATION IN INDIA

RAMESH CHANDRA GHOSH, M.A., B.L.,

Lecturer in Economics, Krishnagar College.

Historians of Modern India, have almost neglected to study the importance of non-political forces in the evolution of our national life. It is prudent to concentrate on the pivot of sovereignty, but we forget that the old "de-jure" theory of sovereignty has been battered to dust in the very seat of its origin, and in its place there stands the ever-growing structure of the "de-facto" sovereignty of the people. And so it is better that we should concentrate more on the demos' than on the Kings and Governors: more on the various cultural and social associations of the people and their activities than on the foreign policies and financial schemes of eccentric ministers of the State. Indeed, a scaling down from the Darien peak of high politics into the religious, social, intellectual and aesthetic cross-currents in the country is essentially necessary, not only for a correct representation of the actual history of the people but also for having a real insight into those permanent and fundamental forces on which all political developments ultimately depend. Thus, a little emancipation from too much political and administrative obsession is, I feel, necessary, in modern India History. With that end in view, I propose to give here a brief sketch of some of those forces of renaissance and reformation which are operating in India and forming the bed-rock of all her present-day political aspirations.

The greatest force for renaissance and reformation is, of course, the gradual percolation of Western education amongst the higher layers of the Indian society for a continuous period of over hundred years of unbroken peace. The first attempt to revive oriental learning was made by Warren Hastings in 1781. The Benares Sanskrit College was established by Duncan in 1792. The Christian missionaries and the great Raja Ram Mohan Roy tried heart and soul to enlighten the people. The spirit of Wesley, Burke and Wilberforce enlivened the conscience of Carey, Marshman and Ward, who opened the first missionary college at Serampore in 1818. Alexander Duff replaced preaching by teaching and David Hare gave his all for the promotion of education amongst the natives. Since 1813 the Government decided to set aside a sum not less than a lakh of rupees for revival and improvement of native literature and promotion of a knowledge of the

sciences. The Bethune School for girls was established at Calcutta in 1849. The famous Educational Despatch of Sir Charles Wood in 1854 replaced the infiltration theory by an articulated system and since then various Commissions and Resolutions, notably the Hunter Commission of 1882, the Educational Resolutions of 1904 and 1913, the Calcutta University Commission of 1917 and the Hartog Committee of 1928, have reviewed the Indian educatoinal system and especially provided for the education of the directing classes, the womenfolk and the Muslims. There are various kinds of schools and colleges at present holding courses in arts, sciences as well as the special schools for imparting instructions in technical subjects like agriculture, forestry, commerce, engineering, surveying, medicine, training for teachers, etc. The total number of recognised and unrecognised institutions in British India, was 235,489 in 1939-40 with 15.3 million pupils and the total cost of education was Rs. 29 crores.

One of the interesting features of modern educational movements in India is the gradual introduction of vernacular as the medium of instruction. As Sir Philip Hartog says, English language has proved to be "a great block and barrier to the understanding" of the pupils (Some Aspects of Indian Education, p. 44). The second feature is the steady increase in the number of girl students which was just above 2 millions in 1939-40. It is an interesting index to social development in India that in the same year 696 women were receiving professional education in medicine, 414 in training, 25 in law, 12 in commerce and 2 in agriculture. (The Indian Year Book, 1941-42, p. 414) The third feature to be noted is that the Muslims are insisting upon special courses for preserving and promoting their traditional culture. The number of Muslim pupils is 26% of the total male scholars of India, which figure also represents roughly the Muslim population in India. The fourth interesting feature of Indian educational development is the gradual increase in the number of students going abroad for higher education. In 1894, 308 students went to England, while in 1938 their number rose to over 2000, 5% of them being women.

Great movements of religious reformation, cultural revival and ideological cross-currents naturally sprang up as inevitable consequences of the impact of Western education on the Eastern mind.

But it will be a mistake to think that reform movement in religious and social matters did not begin earlier than the time of British occupation of India. Indeed, it started in the 16th and 17th centuries in the persons of Namdev and Tukaram in Maharastra. Then came Kabir who condemned idolatry and opened his religion to all Hindus and Muslims alike. But these religious movements were idealistic and

sporadic, and in course of time turned out to be sectarian. The first reformer, who began his task on a universal basis armed with the weapons of western knowledge and deeply versed in the scriptures of all peoples, was the great Raja Ram Mohan Roy, the founder of the Brahmo Samaj. This adopted son of the French Revolution vehemently protested against Hindu idolatry, caste distinction, early marriage, perpetual widow-hood and Sati rite. He denied the authority of the Vedas, and tried to construct a Universal church on the basis of all that is truly great in Christianity, Islam and the Upanishads. The universality of the Samaj can be seen from its creed: "No person or book is to be considered as infallible and as the sole means of salvation; but truth is to be reverently accepted from all scriptures and from the teaching of all persons without distinction of creed or country" (For statement of other principles-See J. N. Farquhar-Modern Religious Movements in India (1915) p. 71-72). After the Raja, this movement was developed by Debendra Nath Tagore, the father of the Poet, and Keshab Chandra Sen—"a man", in the words of Lord Ronaldshay "inspired with a message for the world and compelled by unseen forces to deliver it" (Heart of Aryavarta—p. 50). Keshab was deeply influenced by Christianity (The Rajah, also, had shown his love for Christianity in a little book 'The Precepts of Jesus'). He had studied with avidity the works of Dean Stanley, Robertson, Lidon and Seely. And to-day, the Brahmo Samaj is a living and growing socio-religious force in the country, permeating every cultural movement from revival of art and literature down to freedom of women.

Another movement, more nationalistic and vigorous, though not so liberal or universal was started in the Punjab by Dayananda Saraswati (1824-83), whom Romain Rolland rightly describes as "a rough Sannyasin with the soul of a leader". The Arya Samaj which he founded, is more a social and political force than a purely religious one. It rejected idol worship, caste, incarnations, animal or any other sacrifice, offerings to the dead and pilgrimage. It gave freedom to woman. But quite irrationally it declared the Vedas as revealed and infallible, containing in them "the germs of all science, including the technical inventions of modern days". This claim of the Arya Samaj implies, as Rev. C. F. Andrews so nicely points out, "a complete reversal of the laws of human mental evolution" (The Renaissance in India, p. 120). But its important socio-political movements, its urge and boldness, and its connection with the ancient Vedas have made it a nationalistic force with converts numbering over one million. Another religious movement was started in Bombay by Dr. Atmaram Pandurang (1823-1898) who formed the Parthana Samaj, a theistic society closely

resembling the Brahmo Samaj. Indeed, several Parthana Samajes now call themselves Brahmo Samaj. The founder of this Samaj was deeply influenced by John Wilson of the Church of Scotland. Though the Samaj has not made large converts, yet such eminent men as Sir R. G. Bhanderkar, Mr. Justice Ranade, S. P. Kelkar, Sir. N. G. Chandravarkar belong to it.

The religion of the Parsis was considerably influenced by Hinduism and such social vices as child marriage, the zenana, polygamy, priesthood, etc., had crept into their society. In ,1851 the Rahumai Mazdaysnan Sabha (Religious Reform Association) was formed to restore Zorastrianism to its pristine glory and Dadabhai Naroji, J. B. Wacha, S. S. Bangali were successful in their great attempt. Today the Parsee mode of life is one of "eclectic ensemble", half European, half Hindu. With the march of time they are adopting European civilization more and more.

A new movement based on doctrines of incarnation and spiritism was set on foot in South India by Dr. Annie Beasant. This Theosophical Society demanded very little reformation of the social customs of the Indians, and may be said to have compromised with caste. It revived faith in charms, spells, astrology and even idolatry. The Order of the Star of the East has, of course, stopped child-marriage amongst its followers, but it has not become a very popular movement, even in the South.

While all these movements were stirring the Indian Society, Hinduism was not silent. Retaining its faith in the authority of the Vedas, the Law of Karma, and the caste distinction, it began to beard the lion in its den, challenged Brahmoism, re-interpreted the sacred texts, and even went so far as to make converts in America, England and Europe. The most notable figure in this Movement was Sree Ram Krishna, a priest of Dakshineswar, who harmonised theism and pantheism, Saktism and Saivism, Bhuddism and Hinduism all together into one universal viscous mass, wherein each may have perfect liberty to follow his own creed. His great disciple, Swami Vivekananda established Vedanta Societies in America and India. The Ram Krishna Mission with its socio-religious ideals is doing splendid service to the masses, irrespective of religions, in times of flood, epidemic and social distresses. The latest religious ideology working not only in the social but also the political plane is that of Mahatma Gandhi—the Saint of Sabarmati, whose principles of Ahimsa, universal love, moral and physical purity, and salvation through prayer, have captured the imagination of millions of Indians and of some Europeans. In his Autobiography, Mr. Gandhi says that Christian influence rules the law of his life, and that "nothing that is inconsistent with the universally accepted first principles of morality has for me the authority of Shastras".

Islam, the most conservative religion, has not, however, remained deaf and dumb to the forces of reform. A sectarian movement arose in Qadin in the Punjab, under the leadership of Mirza Ghulam Ahmed who proclaimed himself as both the Mahdi and the Messiah, appealed to the writings of the Old and New Testaments, the Koran and the Muhammadan traditions. His main effort was directed towards adapting Islam to contemporary needs and the principles of Christianity. The Ahmadiyya sect has made converts in Northern India, West Africa, Iava. Mauritus and so far as Berlin and Chicago. (See-F. Babinger-Religions of the World—p. 470). Of greater importance than this sect is the personality of Sir Syed Ahmed Khan—the Ram Mohan of Islam, who believed that "a good education on Western lines supported by wise religious teaching from the Koran would produce young Mahomeddans of capacity and character". Sir Syed was influenced by Christian religion and life, and he wrote—a "Commentary on Genesis" as the Raja wrote "The Precepts of Jesus". He started a paper in Urdu, 'Talizibul Akhlaq,' to reform the morals of his people and established the Anglo-Muhammedan College at Aligarh, where students from Java, Malay Peninsula, Kabul, Mombasa and Zanzibar come to learn. It is rank foolishness to say that Islam knows no spiritual development. Islam cultivated the science and philosophy of the Greeks, appreciated the religion and civilization of the Christians, and it was in Arabia that the Mu'tazilites sprang up, who held "the freedom of the human will, pronounced against the doctrine of resurrection of the body, and declared that the Koran was created in time and that there was a human element in it alongside the divine. They were opposed to polygamy". (Farquhar—Ibid—p. 96).

The traditions of Sir Syed were continued by Maulavi Chiragh Ali and the Right Hon. Syed Amir Ali. The latter's "Spirit of Islam" and Prof. Khuda Buksh's "Essays, Indian and Islamic" are outstand. ing testimonies to the inner ferment of Islam to reform itself to a consistent rational philosophy. The Aga Khan, another great reforming force, declared at the Muslim Education Conference at Madras that the progress of his community was hindered by three evils: by the seclusion and non-education of women, by theoretical and practical fatalism, and by religious formalism. But His Highness added that "we should lay bare before the rising generation the treasures concealed in ancient Arabic lore with a view to developing the spiritual and emotional side of their nature" (Quoted in Lord Ronaldshay's 'India—a Bird's Eveview'). And, no one can doubt that that is the proper method of

sound reform. Recently, Islam has made a halt and in the words of Ramsay Macdonald "its leaders decided against progress". (Awakening India—p. 172). But, if that is so, it is because of bitter political acrimonies and distrust between the two major communities in India.

These numerous movements in Hindusthan which happened not only as an inner urge of the people, but also as a direct result of the impact of the East with the West, have produced a number of consequences of the greatest value. The caste system of the Hindus is now reaching its vanishing point. There has not only been an academic revolt against this octopus, but several communities, apart from the Brahmo and Arya Samajists, have recorded themselves in the Census of 1931 as new and higher castes, with a view to rise in the social estimation of the people, and "for the backing of a large community in order to count for more in political life". Thus, those who were Kamars, recorded themselves as Kshattriyas in 1921, and as Brahmans in 1931; the Sutradhars, and Napits, who claimed themselves as Vaisvas and Baidyas respectively in 1921, recorded themselves as Brahmans in 1931 census (Ibid, Report, Vol. I.-p. 431). The Ahirs, the Jats, the Goalas, and the Idaiyans are consolidating themselves as Yadavas and tracing their descent from Krishna. Many of the inferior castes are taking the sacred thread, and tracing their origin from a mythical king or Rishi. In fact, self-consciousness has reached such a stage in India. that nobody is going any further to tolerate any social humiliation or any damnable designation. The economic pressure has also broken down the vanity of the higher castes and it is not unusual to find a Brahmin opening a shoe-factory or a Kshattriya winding "bidis" in a Muslim shop. Higher and noble motives are also actuating many to abandon caste and to support inter-caste and even inter-religious marriage. In 1933 a son of Mahatma Gandhi married the daughter of Rajagopalachari-a pious Brahmin of the South, and the Ex-Prime Minister of Madras. Mr. Kripalani, the Secretary of the Indian National Congress and, now its President, married in a Brahmo family. Kazi Nazrul (a Bengali poet), Prof. Humayun Kabir, Mr. Asaf Ali and other Muslims of status and education have married in high Hindu society. In fact, intercaste, inter-provincial, and inter-communal marriages are occurring almost every day in India. This is a healthy sign as it shows liberality of mind, abandonment of sectarianism, and a noble consciousness of national solidarity.

This renaissance and reformation has shown itself in another sphere, viz., liberation of Indian-Womenfolk. A large number of girls is now reading in schools and colleges. Widow Remarriage Act, Hindu Women's Property Act, the Removal of Caste Disabilities Act,

the Civil Marriage Act, Sarda Act, and other legislations have conferred upon women considerable rights, both social and economic; raised the year of marriage, and have thus provided time for education. Dr. Deshmukh's Hindu Womens' Right of Divorce Bill intends to confer on Hindu women the right of divorce in case the husband suffers from incurable disease, or changes religion, or marries more than one wife or deserts his wife for three years. The Purdah is now slowly passing off, and is quite absent among school and college girls. Mahatma Gandhi's political and social movements have brought many women of high families in public life, and a large number of them has not hesitated to court imprisonment for the cause of their country. There are at present some women barristers, and members of the Legislative Assembly, a Deputy President of the Madras Legislative Assembly, large number of doctors, poetesses, and writers. Two women (Mrs. Naidu and Mrs. Nelie Sen Gupta) have been Presidents of Indian National Congress, another a Minister in Travancore Estate, while Mrs. Pandit, sister of Jawharlal, was the Minister of Local self-Government and Health in U. P.. Recently she represented India in the U. N. O. Large number of women are insurance agents, school mistresses, and saleswomen. Various associations like the Women's Indian Association, the National Council of Women in India, the All India Women's Conference on Education and Social reform etc., have sprung up all over the country. With the awakening of the womenfolk, who had hitherto been the citadel of superstitions and worn-out customs, the last stronghold of dogmatism is also yielding.

The depressed classes have also raised their heads. Only a decade ago, they could not use public tanks, wells, bathing places; they could not sit together with caste Hindus, enter Hindu temples or get the service of such barbers, tailors and washermen as served the caste Hindus. They were regarded as polluting the people by contact or proximity. But now the situation has altered, and that also at the touch of the magic hand of Mahatma. In 1923 the Bombay Government passed a resolution for removing untouchability from Government premises, public tanks etc.. Similar measures have since been taken in all the Provinces, and also in the native States of Baroda, Mysore, Travancore, Kashmir, etc. For their betterment, the Christian Mission, the Salvation Army, the Servants of India Society and the Gandhi Seva Sangha have worked ceaselessly and selflessly. As a result of Mr. Gandhi's historic fast in 1932 in opposition to the separate electorate scheme of the Communal Award, for the Depressed classes. the latter have got 148 seats distributed in the various provinces according to their population. Instead of separate electorate, they are now returned by joint election preceded by "the primary election by the depressed classes of the candidates who must belong to such classes". Over and above this, 18% of the seats allotted to the general electorate are to be reserved for the depressed classes. The second fast of Gandhiji in May, 1933, over the wretched social condition of this community, awakened a country-wide agitation, as a result whereof the Temple Entry Disabilities Removal Act of 1933 came into being. The depressed classes are now much advanced and practically consolidated. They are getting special help in education and are sympathetically regarded by all.

Leaving aside social revolution, let us try to have a very brief review of the intellectual and aesthetic progress of India in the 19th and 20th Centuries. In literary revival, Bengal goes ahead of all other provinces but the contributions of Christian missonaries and scholars like Carey, Marshman, Colebrooke, and others cannot be minimised. Not only did they compose vernacular dictionaries, but they started vernacular papers which revived Indian literature. The prose literature in India owes its origin to English influence. Most of the Indian languages were, in the hands of the Pandits, quite a "fantastic thing, unintelligible. foolish, and full of unmeaning, vain pedantry". Bengali, in the course of a century, has become one of the greatest languages in the world, with a literature embodying short stories, dramas, operas, novels, and poetry as well as essays on literature, art, religion etc., each of the finest excellence. In prose Bankim led the way. In Drama, D. L. Roy; in blank verse Madhusudan Dutt (influenced by Milton); in novels, today, there is none to rival the late Sarat Chatterjee in whom the social novels of Russia controlled the procedure and supplied the theme to a certain extent; while, in poetry the great Rabindra Nath Tagore, ever elusive, never stale, so dignified and so majestic—was like a tower amongst his literary contemporaries.

The Gitanjali won him the Nobel prize in 1913, while his Gardener, the Crescent Moon, the Fugitive, The Wreck and Red Oleanders, have thrilled the imagination of both the East and the West. Tagore's prose and poetical works run over hundred volumes with more than 3,000 songs. In Hindi literature, Lallu Lal's 'Prem-sagar'; Harish Chandra's dramas, and such works as 'Kashmir Kusum' and 'Sundari Tilak', and Raja Siva Prasad's works, are quite laudable attempts. In Urdu, the prose works of Haidari (Tota-Kahani), Mir Amman (Bagh-o-Bahar); the biographies of Azad, the Novels of Maulavi Nazir Ahmed and Pandit Ratan Nath Sarshar (e.g., Fisna-e-Azad) deserve special mention, though none of these works has the subtlety, deep insight, and acute psychological delineation so prominently manifest in Sarat Chandra's "Characterless" or "Pather-dabi"; or in Togores' 'Gora'

and "Sesher Kabita". In Poetry, the Urdu songs of Atash, Ghalib and Hali, are quite graceful, eloquent and often charming. But Urdu poetry with the great exception of Md. Iqbal, has ceased to flourish in the 20th Century, most probably as a result of the absence of court patronage on which it depended so much in the past. One noticeable feature about Urdu prose is the fact that it originated as a result of a systematic attempt at Fort William College at Calcutta to collect a body of literature suitable as text-book for the study of European officers. In consequence, we have in Urdu not only large number of foreign words, chiefly on technical subjects, but also a fluidity and flexibility not noticeable in Hindi. Another interesting feature of present Indian prose literature is the gradual introduction of realism—in fact—Zolaism—a sign of revolt again so-called morality, a direct effect of cantact with Western literature and Freudian psychology.

Apart from purely literary activity, Indian ability and intellectual power have won the admiration of the world in the scientific field as well. The researches of Sir J. C. Bose in the wonder—land of plant consciousness, of Sir P. C. Roy in Chemistry, of Dr. J. C. Ghosh in Electro-physics, of Mr. S. N. Bose in Mathematics (some of whose formulae, Einstein used in his Physical Relativity), of Dr. Saha in thermal ionisation and stellar spectra, and lastly, but perhaps of greatest importance, of Sir C. V. Raman in molecular diffraction of light, have earned for India an international celebrity of great practical and moral value. Indians are now recognised as equal to any other nation on earth in any sphere, and this consciousness is thrusting our country towards further progress with an unprecedented acceleration.

Turning our eyes towards music, painting, sculpture, etc., we see a similar revival. But though in the scientific field India's contribution is naturally universal, in the realm of art her contribution is distinctly national. In fact the different Indian schools of art, though differing in degrees, agree in their general approach towards Art, which the West has almost failed to appreciate. But there is no need for despairing; and, actually, the signs are hopeful. The West has appreciated the poetry of Tagore; it has also admired the dance of Uday Shankar; it is going to understand and almost love Indian painting; and it will soon understand Indian music. If Western painting is an art of mass, Indian painting is an art of line; if West rests satisfied with the gross aspects of things represented in natural proportions, the East soars into the realm of pure idealism, transcending the corporeal. The Buddistic (as shown in Ajanta frescoes), and the Moghul schools of painting are more realistic in execution, but equally idealistic in theme; while the Rajput school is completely idealistic, as is so clearly seen in its sketches of animals. If Western architecture is "frozen music," Eastern architecture is "frozen austerity". In sculpture, the West has followed the Greek model, and once it thought that model to be the only possible one. But the challenge of Japanese Art has compelled the Europeans to throw away the claims of Greco-Roman traditions to finality. To understand the art of India requires, in the words of Coomar-swamy, a reconstruction of its environment, a tracing of its ancestry and a remodelling of our own personality. Indian art does not draw its form or motif from the purely empirical; it is "a visual symbolism, ideal in the mathematical sense. . . . The parts of the icon are not organically related, for it is not contemplated that they should function biologically, but ideally related, being the component parts of a given type of activity stated in terms of the visible and tangible medium" (Coomerswamy-The Theory of Art in Asia—p. 29). The relation is mental rather than material, and hence, while the European art depicts a momentary vision, the oriental represents a continuous condition (e.g., in Nataraja or Dancing Siva). Indian sculpture, in its vivid expression of movements, exuberance of forms, transcendental suggestibility (e.g., the great Trimurthi of Elephanta Cave Temple) is undoubtedly without its rival in the world. In painting, the most notable school in India, to-day, is that of Bengal—a school of imaginative painting based on the spirit of the East. The paintings and sketches of Dr. Abanindra Nath Tagore and Mr. Gaganendra Nath Tagore, of Mukul Dev and Asit Haldar, of Nandalal Bose and the Ukil Brothers-have drawn the admiration of the world. They express a joyous sense of release from the tyranny of the symbol and a passing through the seen to the unseen. In short, they "raise the static to the ecstatic".

The Indian renaissance has not ignored music. In all schools and in some colleges for girls, music has been prescribed. Many Indian universities have diploma courses in oriental music. Since 1915, the All India Music Conference is holding its meetings every year in different places. The first conference in 1915 was held under the patronage of the Gaikwar of Borada. In 1933 India participated in International Conference of Music held in Florence, where Prof. Rames Chandobri and Pandit Onkarnath were received personally by Signor Mussolini who was quite delighted at the beauty of the new oriental melodies. Switzerland and England also greeted these cultural representatives of India. In fact, India is quite sure that her music will be gradually understood by the West. Henry Eichheim in his "Oriental Impressions for Orchestra", Fox-Strangways in his "Music of Hindusthan"; and Rev. H. A. Aopley in his. "The Music of India" have made noble attempts to understand Indian Music

and to present it before the Western public. Rajah S. M. Tagore and A. C. Mudaliar, on behalf of Indians, have also done pioneer work towards a rapproachment between Western and Eastern music. In fact a historical and critical analysis of Indian music conclusively proves it to be the Mother of Western Music, and, in every sense, its superior. According to Strabo, Pythagoras derived his knowledge of music from India, and M. E. Cousin, who is a bachelor of Music, says that "the old Greek modes are all found in common use amongst Indian Musicians". The critic adds: "since A. D. 1600 Western Music limited their usage to the Major and Minor modes only (a miserable 3 out of the 72 classified and kown, and the 20 common modes in India), but Russia, through the Greek Church and the Folk songs had retained the old modes and now is re-establishing them in Western ultra-modern music, thus making the way easy for a rapproachment between East and West" (The Music of Orient and Occident (1935) p. 8-9). Of course, there is at present a great deal of difference between the music of the two hemispheres, especially with regard to harmony, accent, change of mood, nuance and colour. But it has been found, in actual practice, that if the West follows a deductive method in music, if music becomes there more subjective and less scientific, more emotional and less technical, an increasing number of modes will come into use and the difference between the Oriental and the Occidental may thus be wiped off. Indeed, the compositions of Debussy and of the Russian theosophist, Scriabine, strangely resemble Indian modes, and that is so, simply because, the French and the Russian composers were not dealing with the permutation and the combination of vibrations, but deeply feeling an inner urge, a profound emotion, which of itself creates its proper musical expression. On the other hand, Indians, in increasing numbers, are listening to the compositions of Beethoven, Wagner, Mozart, and Handel. The Mysore State celebrated the centenary of Beethoven, while, the Indian Orchestra, following the European teaching is gradually developing under the critical ear of persons like Timirbaran and Raichand Boral. But India feels confident, that if the Major scale with its majesty, imperturability and effulgence has given the West a ravishing delight, the other modes of music, of which 20 are in common use in India, if properly used and cultivated, may give to the Europeans delight most intense and ethereal. Music has brought forward unity in India. The Muslim who hates nothing more than music before mosque, has developed Indian Music to its highest perfection. Pious Hindus are found sitting at the feet of Muslim musicians like Abdul Karim Khan, Fayiz Khan, Inayet Khan, while the Persian "Gazals"romantic love songs-are forming the basis of many modern Bengali songs. The hope of a similar union between the East and the West is not, I think, an impossible one. In India, music is the oldest art, in Europe it is the youngest. The maturity of western music will inevitably bring her nearer and nearer to the soul of the Orient. An interesting feature of Indian music is to be found, again, in Bengali where the songs of Tagore have struck out for themselves their own mode of expression, which differs considerably from the classical modes of Hindusthani music. This new technique, which is almost natural and more graceful, has created a sensation in India and is having its converts beyond the frontiers of the Province.

This wonderful renaissance in India is expressing itself in forms multitudinous. There are, to-day, more than seventy Cinema companies in India, whose annual production runs over 400 pictures. Such great productions like Devdas, Achut Kannya, Amar Joyti, Snake-Charmer etc. demonstrate to what excellence cinematographic art has risen. They represent social and psychological problems of the day. They carry the culture, art, music and voice of Renascent India to the Masses. The Radio (to which the Govt. of India has, of late, paid especial attention, as a medium of mass education) the gramophone, the village stage—all are carrying the voice and the vision of reformed and revivified India to the interiormost village, and accelerating the pace of her national consciousness. Once more Hindusthan feels that she was born free, but now she is in chains; and to this consciousness the contributions of the political history of Great Britain, the French Revolution, the Russo-Japanese War, and the writings and speeches of Gladstone, Bright and Irish patriots and above all, of Indian patriots are not negligible.

This political consciousness of the people, this desire for self-determination has given rise to numerous parties, associations and societies all over India. While organising the country towards a higher consolidation both for social emancipation and self-government, it has, for the time being created some conflict and distrust between the two major communities of India. The highest political organisation of the country is, of course, the Indian National Congress, an association founded in 1885 by Mr. Allan Octavian Hume, a retired I.C.S. The institution strove to bring about "fusion into one national whole of all the different and discordant elements that constitute the population of India"; the moral, social and political regeneration of the nation; and "a consolidation of union between England and India by securing the modification of such of the conditions as may be unjust or injurious" to India. The Congress was, thus, a very conservative and peaceful association in its early years; but in 1907, the extremists, dissatisfied with

its programme, wrecked the annual session. In 1916 a superficial union was effected, and in September, 1920, at its special session in Calcutta the Congress passed under the leadership of Mahatma Gandhi. The creed of the Congress, since then, has been the attainment of selfgovernment by non-violent means, either through co-operation or nonco-operation and, if necessary, through Satyagraha i.e., civil disobedience. In 1928, the Congress agreed to accept Dominion status, if granted before the end of 1929, but in its 1929 (December) session, in consequence of the British Govt.'s refusal to accede to the demand, the Congress passed a resolution for "Purna Swaraj" or complete independence. Between 1930 and 1945, there were many civil disobedience movements, pacts, compromises, and agreements between the Government and the Congress, as a result whereof, the Congress has agreed to work the Interim Government at the Centre and to participate in the Constituent Assembly set up in accordance with the proposals of the Cabinet Delgation, which the Congress has accepted.

Against the Congress stands the Muslim League for cultural and political separation of Islam, and for that reason it demands, not only especial safe-guards by way of separate electorate, reservation of seats with weightage, composite cabinets with representative Moslems, preservation of Muslim languages (Urdu, Arabic, Persialn) and a complete guarantee of freedom of religious worship, but also separate sovereign Pakistan in Muslim majority areas. It distrusts the intentions of the National Congress, and relies on country-wide communal organisations for the protection of Islamic culture. We have seen that Muslims are taking to Western education in increasing numbers; and reform within their community is not impossible. But, yet their leaders, especially Mr. Jinnah, refuse to co-operate with the greatest reforming force in the country. This is so, chiefly because the Hindus, who dominate the Congress have not behaved in the past, in a manner that could have created confidence. As Lord Ronaldshay says: "Two immense communities live side by side over the vast tract of the Indian continent, yet neither can claim a relative within the ranks of the other, for Hindu caste restrictions make intermarriage an impossibility" (India—a Bird's Eye-view—p. 214). This is no longer true. Yet, considering the political movement of the country during the last 50 years, one cannot forget that nationalism, before the advent of Mahatma Gandhi, was mainly a Hindu revival. The Arya Samaj now turned into a socio-political institution, is distinctly Hindu and originated long before the formation of the Muslim League. The anti-partition and boycott movements in Bengal started "with bathing in the Ganges and visits to temples" (Macdonald-Awakening India-p. 116), and with

the "Bande-Mataram" which offends the Muslim's religious and cultural sense. In Bombay, the great Tilak revived Ganapati festival and Shivaji anniversaries i.e., institutions distinctly orthodox Hindu. The Muslim League was established only in 1906, and the deputation to Lord Minto started on October 1 of that year. Behind the present attitude of the Muslims, one should see a genuine desire of Islam to preserve its culture, its religion, art and literature. Pandit Jawharlal has not failed to note it. He writes: "it is interesting to note that the early waves of nationalism in India in the 19th Century were religiouand Hindu. The Muslim naturally could take no part in this Hindu Nationalism. They kept apart. Having kept away from English education, the new ideas affected them less and there was far less intellectual ferment amongst them. Many decades later, they began to come out of their shell, and then, as with the Hindus, their Nationalism took the shape of Muslim Nationalism, looking back to Islamic traditions and culture and fearful of losing these because of Hindu majority" (Glimpses of World History, 1939, p. 437). But the methods he prescribed for communal unity have been, unfortunately, rejected by the Muslim League.

The vision of a future India, where all religions are transformed into one of Atheism or Vedantism or Islam must be abandoned once and for all. If Western education brought about Hindu revivalism, it has also set on foot forces which are redeeming and reforming Hindu society. Islam has also been awakened to the treasures that are hidden in its ancient lore. But, if western education has brought about that, it is also bringing in its train a rational, scientific and critical spirit amongst the followers of Islam, which will ultimately unite the two communities. Britain can help India in this enterprise; and, nothing can enshrine her glory or perpetuate her relation with India better than if she succeeds in bringing together these two sister communities into terms of eternal peace and amity.

### ENGLISH IN OUR EDUCATION: SOME STRAY THOUGHTS

### P. N. GHOSH, M.A.,

### Professor of English, Krishnagar College.

As you stride up the grand staircase of the Darbhanga Library Building of the Calcutta University, you are confronted with the marble bust of the great Sir Ashutosh Mukherjee, on whose behalf it is claimed in the inscription on the pedestal that 'his greatest achievement of all was to find his mother's place in the stepmother's hall'. In brooding over it in secret joy I have often felt that it was not the proper form in which the sentiment should have been expressed. The hall was really the mother's hall so long usurped by the stepmother, but partially reclaimed for the mother by her worthy son. Still the noble dream of the great educationist and nation-builder was left to be realised by his illustrious son who ultimately introduced the mother tongue to be the medium of instruction. But the seductions of another stepmother, I mean active politics, proved irresistible, and what he had just begun was not in due time carried to its logical end. This change in the medium, though a belated move in the right direction, still remains at best a half-hearted measure of reform. The stepmother who reluctantly yielded a niche to the pressure of the legitimate rights of the true mother has not yet been sent down to her proper place in a corner room, vacating the throne and uncrowning herself when the Mother is ready to assume her own responsibility.

But let us dismiss fine sentiments and face stern realities. English still occupies the key position in our educational system. Not only is the study of English compulsory for all students at the Matriculation stage, but question papers even on those subjects which are learnt through Bengali are set in English. Thus the purpose sought to be achieved by the introduction of the mother tongue as the medium of instruction half defeats itself; and there has been no attempt at removal of this absurd anomaly, probably because the soft cooings of mild protest have not yet gained so much volume and intensity as to flutter the dovecots of the university.

Now, look at the miserable plight of the young learner. Having passed out of his school where he learnt every subject through the medium of Bengali, as he is now about to enter the portals of the University, he sees no light and begins groping in darkness. To his utter dismay the situation seems to have changed overnight. The night-

mare of the study of English haunts him still and further tightens its grips on his breast. The glory of his triumph at the Matriculation Examination is soon eclipsed by his unforeseen discomfiture even at the initial stages of his collegiate career in the Intermediate Classes. Every prescribed text is written in English, every teacher lectures in English, and to fill the cup of his misery to the brim every question paper has to be answered in English. Gradually he loses all zest for learning; the joy of acquiring new knowledge is lost in the futile attempt at preparing for the final ordeal. To his bewildered imagination cramming appears to be the easiest way of escape. The inevitable has happened. The blatant ignorance of English that characterises the performances of our examinees has at last disturbed the serene placidity of the university authorities.

The standard of correctness in English composition expected to be maintained by our examinees at different tests from the Matriculation up to the B.A. Examination has of late so much deteriorated that the university authorities have felt constrained to hold occasional conferences and discuss ways and means for its improvement. It must be pointed out with regret, but with no disrespect, that much of this discussion has been inane, for there was no serious effort made to investigate the causes for this steady deterioration—an effort which should have logically preceded the attempts at exploring the measures for improvement—and that the approach has been hopelessly out of keeping with the prevalent spirit of the times. Even if the university authorities have probed the malady to its root, they have certainly, for reasons best known to them, fought shy of suggesting the administration of the specific. Probably from a sense of diffidence in the possibility of any radical cure of the disease, they considered it prudent simply to provide for temporary relief. But this will in the long run do more harm than good, and the deplorable state of things will continue to be what it is without showing any tangible signs of real improvement.

What ultimately emerged out of these deliberations reached us finally in the shape of such tentative suggestions as the increase of tutorial classes in English at colleges, and the appointment of trained teachers at schools, with, however, a greater emphasis on the former than on the latter. The emphasis has not merely been misplaced, but the reverse of what should have been done has been done. I believe every teacher of English either at a college or a school will generally agree with me when I assert that a student who has not learnt to write moderately correct English at school will seldom do so during his college career. The statement may appear paradoxical, but it is true. The school stage is really the formative period of life. Moreover, it is

our common experience that it is very difficult to unlearn what has once been learnt in early life when impressions are very deeply imprinted on the mind.

The most lamentable fact in our national life to-day is the callous indifference of parents and guardians to the pitiable lot of the school master. They send their wards to schools, and, generally speaking, remain supremely unconcerned regarding the nature and quality of education these institutions are capable of imparting. Even the university authorities have not evinced any more laudable interest in them. It is not my purpose here to enter into a full discussion on the condition of our schools and school teachers. It is a common complaint that the average graduate of to-day cannot write English as correctly as a matriculate of the past, or to put it more accurately, as one who had simply passed the Entrance Examination of the university up to the first decade of this century. We seem to ignore the simple and patent fact that the type of the school teacher whose mastery over English was largely responsible for the right training of his pupil in English composition has long passed away, and we have as yet made no serious efforts to find a suitable substitute for him. When the railway porter or the postal peon demands the minimum pay of Rs. 50/- or Rs. 60/- p.m. and gets it, school authorities without any sense of compunction invite applications from our graduates for the post of a trained' teacher of English on a monthly salary of Rs. 50/-. The poor fellow must have spent more than this amount every month for his collegiate education. A very strange land is mother India! appointing authorities, instead of being sincerely ashamed of their almost 'criminal' conduct, sometimes make the mighty fuss of interviewing the applicants. The choice inevitably falls on one who, "tired of knocking at preferment's door", accepts the job as a makeshift, or rather considers it a temporary resting-place for carrying on his excursions in other more lucrative spheres of avocation. It will be an unfair reflection on the intelligence of the large body of parents and guardians to suppose that they can honestly believe such a recruit to be competent to instruct their wards properly in any subject, and far less in the English language which he can probably neither speak nor write correctly. If he could do so, he would have been absorbed in other branches of more profitable employment. There is here not the slightest intention of casting any undeserved aspersion on a body of competent and efficient teachers, who, in spite of its material unattractiveness, have chosen the noble profession of teaching for love of it, who have to fight against odds to uphold the dignity of their position, and who yield to none in their honest zeal and solicitude for the advancement of the children placed in their charge. But this class is also becoming extinct in as much as modern conditions of life make it impossible for them to stick to their guns. Even though poverty stares them in the face, they are rightly too proud to be treated as objects of pity. In our own interest let us think of them and take immediate steps for ameliorating their lot in life; if we at all care for the proper education of our boys, and if we are to save the whole educational system from total collapse, let us start with a programme for the thorough overhaul of our schools.

There is at present a tendency to put an unduly heavy premium on the Education Diploma or Degree of a British University or the Training Degree of our Universities, as if the possession of it is the hallmark of competency and efficiency in everything. Will the knowledge (often again crammed) of the history of education, or conversance with the methods of teaching, or just a cursory peep into child psychology be any guarantee that the holder of such a Diptoma or Degree will possess the capacity for undertaking the responsibility of teaching English in which he may have himself been deficient all along in his career? I am yet to know the Indian graduate who has failed to secure the Education Diploma or Degree of a British University. The fact bears eloquent testimony either to the great worth of the Indian Degree or to the generous hospitality of the foreign university! Let us now look at our Bachelors of Training. The other day a Professor of the Calcutta University related the tale of his disappointment, if not of disillusionment, at the sad experience he had when addressing in English the B.T. Class of the University. To his utter amazement he soon discovered that the class of about a hundred postgraduate students betrayed unmistakable signs of their inability intelligently to follow the learned lecturer. On an enquiry the Professor learnt that not one of them was an Honours graduate, that very few of them had passed the Degree Examination at the first chance, and that most of them had the unique distinction of having been placed in the 3rd Division in the previous examinations. The conditions are, of course, slightly more encouraging at Government Training Colleges, where the gates are not exactly thrown wide open to whomsoever should care to enter as they are at the university. The difficulty here encountered is altogether of a different nature, and now and then there arises a situation that proves disconcerting to all concerned. Students with far more brilliant academic records to their credit than their teachers can pretend to often join these colleges to cause mutual embarrassment. Scholars who can claim correct knowledge of English and a fair acquaintance with this literature have to regale and improve themselves by listening to an 'edifying' discourse on the English language given by a professor whose only pretension to lecture on the subject is based on his blissful ignorance of it. Every teacher here is *ipso facto* the teacher of every subject on earth; the claim cannot be challenged. The golden motto which the alumni of these colleges are to be guided by (if, of course, they are to save their souls) is just a slightly emended version of that of the Six Hundred who rode into the valley of Death—

Their's not to reason why, Their's but to listen and sigh!

Is there no way out of this Chaos and Darkness? The issues involved are so many and so complex that the problem at first threatens to be insoluble. Without going into a detailed discussion let me hazard the lay man's opinion; the problem on the last analysis seems to resolve itself into one of finance and finance alone. Echoing the words of the knave in the famous drama, without, of course, the ambition of being branded as such, let me whisper to the educational reformer, "Put money in thy purse." Let our popular ministers close down a few of the "nation-killing" departments of the Government and divert the funds thus released to the department that 'builds' the nation and 'saves' its soul. Education should be looked upon as the most important responsibility of any civilized Government. The educational service both in schools and colleges should be made so highly remunerative as easily to attract the most brilliant products of our universities. If proper training for success as teachers is imparted by specialists to such men, it will certainly bear useful fruits. Harness the best scholars to the educational machinery, and then you may leave education to take care of itself. Education should be primarily a state responsibility; it is a great trust and should no longer be left to the mercy of chance and circumstance.

If I have so long refrained from making any reference to the teaching of English at colleges, I have not done so from the mistaken notion or a sense of complacency that there is no scope for reforms or improvement here also. I have been too long in the line to have any such illusion. But it is my honest conviction that a mere increase in the number of tutorials is no remedy. Even in Government colleges, which are comparatively speaking adequately staffed, a tutorial batch consists of at least ten students; it is not, therefore, possible for the tutor to give an individual student more than 3 minutes, because he must allow his pupils at least 15 minutes to complete their written exercise. Even if the number of classes is doubled (it is impossible in practice), the student can have 6 minutes a week with the tutor. It is ridiculous to expect that the desired result will be obtained in this way. In non-

Government colleges the tutor will have at least 20 students in a group. The result can be easily imagined.

This insistence on more tutorials even at the cost of lectures should have served as an eye-opener and revealed at once the real defect of the existing system. The only remedy within the limitations of the present conditions lies in a drastic revision of the syllabus both at the Matriculation and at the Intermediate stage. Larger scope should be provided for and greater attention paid to composition work than to the reading of prescribed texts which, again, should be chosen with utmost care. In the Selections (Prose & Poetry) published by the Calcutta University we fail to discover any correct principle underlying and guiding the choice. One sole motive seems to have actuated this commerciallyminded editor (if, of course, this dignified appellation he deserves); the selection must have little worth beyond the year for which it is prescribed! The literary or linguistic value of a particular piece is seldom the final determining factor; its inclusion or omission will depend on a wholly extraneous consideration, namely, how far it can frustrate the possibility of the next-year boys to make use of the Selections prescribed for the previous year. A little more of vision and academic-mindedness might have enabled the editor to serve this dual purpose, viz, a satisfactory income from the sale proceeds, and a real improvement in the students' knowledge of English. Since our main aim is to help our boys and girls at this stage write correct English and also speak it as modern Englishmen do, we should introduce them to the best specimens of tiving prose and the simplest of the most wellknown poems. The course of English at the Intermediate stage also must not involve any urastic departure from that of the Matriculation period. The number of prescribed texts should here be substantially reduced in order to make room for advanced lessons in composition.

If, however, it be possible to overcome the existing limitations, and introduce the basic change that I humbly recommend in the concluding portion of this paper, I would suggest that English should cease to be a compulsory subject. Let it be studied as one of the many languages which our students will be entitled to choose from. It will then be easy to provide for the proper teaching of English; it will possibly be quite sufficient, if every school can then afford to have on its staff one or two teachers specially qualified for taking classes in English. This will apply to students in the Intermediate Classes as well. It is only at the end of the Intermediate Stage that English should be studied more as a literature than as a mere language. It is then that the teacher lecturing to undergraduates should try to stimulate in them a taste for this great literature and initiate them to the literary appreciation of its masterpieces.

The study of the English language will then be a joy instead of an infliction. If our education is to be true and real, the step is overdue.

While speaking on the teaching of English at colleges I am painfully reminded of the enormous mischief that has recently been done to the cause of higher education in Bengal by the virtual acceptance of the pernicious principle of the Minimum Qualification for recruitment to the Educational Service. Ridiculously fantastic arguments have sometimes been advanced in defence of this outrageously unfair proposition never before mooted in any civilized country. The University Prizeman is intellectually so far above the average man that he may prove a misfit in regions where mediocrity is the norm! The man with the 'minimum qualification' shares the same follies and foibles as those placed under him, and as such he is in a more advantageous position to render effective assistance! The patient's malady is better treated by the doctor who is himself its victim than by one who is a master of the science of medicine! Specious ingenuity can go no further.

I must not also omit a reference to the new-fangled notions recently sought to be introduced in this sphere of the teaching of English. My own ideas, I confess, are in this respect a little orthodox, and probably extremely conventional. Just as there is a class of modern writers whose vagueness and elusiveness, in so far as the thought-content of their writings is concerned, are considered the correct measure of the altitude of their greatness, so there has appeared a band of young teachers the value of whose inspired talk increases in proportion to their ignorance of the text, and who poohpool the old traditional method of teaching. Sometimes they are themselves well-known authors, either mystic poets or ultra-modern prose-writers, and they try to impress on their young uninitiated audience their new and original approach to literature. The literary artist, says Walter Pater, is of necessity a scholar. Taken literally the statement may at best be a halftruth in regard to an author; but it is certainly the whole truth in reference to the critic or teacher of literature. "His appeal, again, is to the scholar, who has great experience in literature, and will show no favour to short-cuts." (Pater). His scholarship, which has sharpened his intellect and stimulated his imagination, is the only passport to the secret and ideal world of the artist's experience. 'Literature is a great experience greatly transmitted.' The competent teacher will have to make that experience his own by an effort in which his intellect and imagination will play their respective roles; and then he will transmit or communicate it to his class. The magical power of words may not be comprehended by magic. It is not 'Open Sesame!' here. 'Literature, if it is to be a delight, is also a discipline.' This patent fact seems to be conveniently forgotten or overlooked by the new class of teachers. The traditional method of analysing the author's thoughts and sentiments, of helping the students to be so full of them as to be able to enter into his emotional experience, and to be so thoroughly steeped in it as temporarily to become the author, and thus be thrilled with gentle shocks of mild surprise at the discovery of a new world, does not appeal to them. This orthodox method involves the difficult process of detecting (again in the words of Pater), "some pre-existent adaptation, between a relative, somewhere in the world of thought, and its correlative, somewhere in the world of language." The reader must have to be impressed by the aptness of the spontaneous expression for the beautiful idea and their exquisite adjustment. This elaborate, painstaking attempt at analysis of the writer's thoughts, ideas, and sentiments, communicated in correspondingly appropriate language, may ultimately be rounded off by a possible synthesis; this will often lead to the discovery of the author's general attitude towards life. But the method, because it is so exacting and toilsome, is held at a discount. Being themselves votaries of Literature some modern teachers consider it an act of sacrilege to try to take a poem or any other literary work piecemeal, and out of a reverential fear positively refuse to dissect in order to enjoy. They, on the contrary, stress the possibility of mysteriously penetrating into the very core of the author's conception through a trapdoor of their own mind; this miraculous result can be obtained, so they say, without any laborious effort but by the simple process of a correct reading of the text! Literary appreciation is an esoteric art; the key to the solution of its mystery is owned by literary artists alone. The thrill is to be felt almost by an occult process beyond the power of 'pedagogic' analysis to discover. Have they not been vindicated by so great an authority as George Samson? "High qualifications in the teacher may be a guarantee of information; they are no guarantee of emotional responsiveness; and so it has often happened that the best teachers of English literature have had no academic qualification." (Literature in the Class-room).

This is, however, only the revised version of an 'old style' not absolutely unfamiliar to us in its new trappings. It has a remote family-likeness to the manner of some British members of the Indian Educational Service. English was their own language, and they alone knew how best it could be taught. Even though ignorant of Sanskrit and sceptical of its greatness, they made one of its valuable maxims their own and enthusiastically followed it as their motto in the class-room, viz., the successful recitation of the texts is more laudable than an attempt at understanding them (abritti sarbashastranam, etc.). There were

certainly honourable exceptions; Indian students will always like to sit at the feet of a Raleigh or a James. But unfortunately we had very few of the right type in recent times; could not we have a Lafcadio Hearn? It must be admitted by every fair-minded historian of education that it is primarily a succession of Indian teachers of English, occupying a lower cadre in the Educational Service, who succeeded more than their British colleagues in enkindling real enthusiasm for the study of English literature. Let us by all means have teachers of the calibre of a Percival, a Monomohan Ghosh (an English poet of recognised worth), and a P. C. Ghosh. Even now there are people who cherish the notion that English is best learnt under British teachers of any calibre. A fetish is made of correct pronunciation and perfect intonation; they conveniently forget that this is no business of a University Lecturer or even that of the teacher of the undergraduate classes. And is it not too late in the day still to have any craze for this? Without caring to enter into this controversy here I would submit my humble recommendation: make a proper and frequent use of the linguaphone records on your gramophone, switch on Daventry and listen to the B. B. C., or to the All-India Radio, and the end will be easily achieved. The practice should commence at the earliest possible stage, preferably during the last few years at school.

My observation in the fourth paragraph that the approach has been hopelessly out of keeping with the spirit of the times demands clarification. I have here in view a basic and fundamental change in our educational out-look. Even if our political independence has not yet been achieved, are we not competent immediately to arrange for our intellectual emancipation? We may not have the secret of the atom bomb to snatch our freedom, but we have been blessed with a great language at once full of masculine vigour and verve and delicate grace of feminine tenderness. Has not Rabindranath made the modern Bengali language 'the vehicle of as great things as any speech of men'? In his hands it has become the fit instrument for the expression of every shade of human emotion and for the communication of every phase of human thought. How long shall we then mercilessly grind our tender-aged boys and girls under the heavy wheels of the gigantic machine of a foreign language with its burdensome vocabulary, its irrational system of spelling, its arbitrary and inexplicable variation of pronunciation divorced from any logical correspondence to the spelling, and the baffling idioms of an alien grammar? The student of Comparative Philology with his knowledge of the minutiae of grammars of diverse languages makes a careful comparison between Bengali and English as languages, and gravely opines that as an inflexional language

Bengali must be much more difficult than English to learn—theoretically it is very sound and cogent, but it is scarcely capable of convincing a Bengali boy born to the tongue. The mother tongue in which he started lisping ever since his baby-hood, and which he almost sucked with his mother's milk, has become a vital ingredient of his life-blood. In his attempt to learn things in Bengali and assimilate it he breathes the invigorating fresh air of his native soil; whereas in trying to do so in English he seems to be inhaling the stifling atmosphere of a hothouse.

One naturally feels amused when educationists begin seriously to discuss what should be the medium of instruction—a foreign language or the mother tongue with which it has no point of affinity. In an independent country the very idea that it could be an issue for a debate would have been ridiculed simply as absurd. When "the rude tongue of a rude people" supplanted the refined language of a cultured nation, the controversy never assumed the seriousness that is associated with it in our unhappy land. When educated people—but people whose own command over English scarcely justifies the stand-make a long face and indulge almost in words of lamentation that our education is doomed, since English is being displaced (not yet for dispensing the highest knowledge but only for imparting elementary learning) by our own language, Bengali, one has to pause and try to discover the sad secret behind this preposterous attitude. England has even enslaved the mind of a section of our countrymen and they cannot get out of the rut into which they have become stuck; they are lost beyond redemption. Let us simply ignore them. There is another class who are convinced that Bengali should naturally now occupy the most important place in our curriculum of education; but curiously enough they argue that the highest knowledge should still continue to be dispensed in English, because they have, they declare, the candour to admit that Bengali still lacks books on learned subjects. This grave deficiency should first be removed, and these essential texts should first be made available, before they can think of introducing Bengali as the vehicle of knowledge. They seem conveniently to forget that books are mostly written for profit, and unless an author is half-assured of it, he will not ordinarily feel the urge for writing text books. In this respect our University authorities are most to blame; they have been found delinquent ever since the introduction of Bengali as the medium of instruction. This urgent measure of reform ought to have been immediately followed by the formation of Boards of Translators; the right procedure demanded simultaneous undertaking of this dual responsibility. But it is never too late to mend; let the initiative come from the University. If the University authorities stagger at the enormity of this heavy responsibility, let them simply offer the privilege of acquiring higher knowledge in Bengali by recognising the greatness of the language and raising it formally to its glorious position as the vehicle of all knowledge. Competent authors will then have the needed incentive for writing books on all possible subjects, and the complaint about the dearth of essential text-books will be a matter of the past.

The glamour of the wealth of English literature should not blind us to the inherent defects of a system of education based on an alien tongue. It is true the study of English has profusely enriched our national literature, and it requires no prophetic vision to foretell that English along with other great literatures of the world will continue to go so. Masterpieces have been and are being produced in ever-increasing profusion in diverse forms and hitherto unknown types. To the already rich lyric music of Bengal (her Vaishnav lyrics have their parallel only in Early Italian and Provencal love poetry) have been added new strains of lyric poetry seeking impassioned expression in songs and sonnets, odes and ballads, completing the entire gamut of melody. The artificial epic, modern prose fiction in all its known variety and style—romantic and realistic, historical and social, the problem novel, etc., the literary essay, 'scientific' biography, the poetic drama, and its modern counterpart in prose are only a few of the most important types in our contemporary literature that owe a great deal of their inspiration to the influence of western literature, and especially that of English. But this indebtedness to English literature should never be allowed so to pervert our judgment as to make it an argument for attributing to English the exaggerated importance that is even now given to it. In this connection it may not be absolutely irrelevant to glance at the original contribution to English literature made by Indian writers of English. Within less than a century of the English occupation of the country many of our countrymen took up the study of the English language and its literature in right earnest, and how quickly they acquired an unprecedented mastery over it can be seen in extant specimens of their composition. The English writings of Raja Rammohan Ray, the Erasmus of India and the father of our national renaissance, would not have been unworthy of any contemporary British author; this was the high and well-deserved tribute paid by a competent English authority of the age. Ever since the middle of the last century poets, essayists, journalists, and orators have made contributions that are likely to receive recognition in the near future in a free India as the Indian branch of English literature. It has justly been admitted that the lyrics cf Toru Dutt, Sarojini Naidu, Monomohan Ghosh, Sri Aurobindo Ghosh, and Harindranath Chatterjee (to name only a few), have added new and original notes to the orchestra of the English Muse. Our achievement in prose has been far more astonishingly remarkable. In lofty oration and platform speaking, in parliamentary debates and forensic eloquence our British masters have sometimes been even surpassed by their Indian disciples. Considerable has also been the output in prose style-from the florid and ornate prose of Surendranath Banerjee and others of his school to the perfect model of the simplest style written by Mahatma Gandhi who remains unrivalled in the whole of the English speaking world in this art of writing perfect prose, the nearest approach to the language of the Authorised Version. Between these two extremes there are innumerable intermediate variations of consummate manner revealed in the lucid prose of Nehru marked by classical repose and balance, the poetic prose of Mrs. Naidu delicately responsive to every rise and fall of the emotional pitch, the rhythmic prose of Tagore's Gitanjali echoing the music of the Psalter, the serene and solemn cadences of the academic style of Radhakrishnan, and the sublime heights which Sri Aurobindo can alone ascend. Since it is outside the purview of this paper to make an exhaustive reference to the great writers of English prose in India, let me conclude by pointing out that the most influential section of our Press also uses the English language, which will continue to be the medium for exchange of thoughts and ideas not only in the international sphere but also for some time in our inter-provincial communications. But the vast masses will remain entirely untouched by it and still plunged in utter darkness of ignorance and illiteracy for which this alien tongue is mainly responsible.

The spectacular success of an infinitesimal minority acquiring unparalleled proficiency in this foreign language should not be thoughtlessly referred to in justification of the unimaginative adoption of it as the medium of instruction. Mass drilling for correct knowledge of English is not only perfectly ridiculous and absurd but definitely suicidal for the nation. It is undoubtedly a criminal waste of national energy. If our young men at schools and colleges wear a look of despair and ennui, the reason is to be sought for in their unnatural struggle for overcoming this initial obstacle that barricades their progress in the path of knowledge. It is time that the University and the Government should rectify this error and atone for it by accelerating the adoption of Bengali, and put English in its proper place in our educational curriculum. Let the study of English be pursued by those who have a native gift of learning languages; they may with profit and pleasure devote their nights and days to the niceties of this immensely rich literature. Let some of the fragrant flowers of this foreign garden be transplanted to our own and acclimatised there.

#### REMINISCENCES

I

# BIRENDRA KUMAR BASU, M.A., I.C.S.

The days of our youth were the days of our glory, and though "I cannot give thee what men call—money, will you accept not, The worship the heart lifts above and the heavens reject not?" the worship one felt and even now feels 'this side idolatry' for old Professor Deben Bose of Krishnagar College who read Palgrave and Shakespeare with us. Heaven endowed him with a marvellous combination of wit and wisdom and his patience in instilling both into his pupils was inexhaustible.

Yes, Sir, there were giants in those days at Krishnagar College. Besides Deben Babu for English, we had Principal Jyoti Bhaduri for Chemistry, Satish Roy for Physics, Janaki Babu (Bhattacharyya) for Sanskrit and last but not least, Rakhalraj Biswas to teach Salmon's Conic Sections as if it was Shakespeare's Hamlet and Dante's Divina Commedia rolled up into one.

Then the lesser giants. Satish De ingeminating "harmonious development physical moral and intellectual" smacking his lips the while; Khagen Mitra (now, alas, with his singing voice gone) chanting 'categorematic, syn-categorematic' with a gusto which he gave later to music of another kind; Pandit Pramatha dinning Mallinatha into us with the fury of a male Maenad.

And as to alumni, can I ever forget the 'surge and thunder' of the Meghaduta as declaimed by my friend Surendra Das gupta (later Principal of Sanskrit College and C. I. E.) and the deep bass of Mani Mohan Ghose (later, a pillar of the executive Government) acting Brutus in Julius Caesar?

These were slightly senior to me but among my actual contempories were Kumar Bagchi, suave and charming even then and wise beyond his years, now Chemical Examiner and Rai Bahadur, and Sati Prasanna Sarkar, Ban Behari Sarkar, Surendra Nath Majumdar. None of us have probably attained what is called greatness but what a wonderful pair of moustaches Khitibhusan has grown, and what wealth of adipose Sati Prasanna and what plentiful lack of it Banbehari! And if you do not know Surendra Majumdar, you have never been to Dumka, that is all.

The people following close after me included Amulya Ukil, the Rotarian, the Phthisis specialist and Heaven knows what besides, Satyendra Modak, the Judge, and my brother Satyendra, translator of 'Mrichchhakatika' and author of 'Bharater Banaja'. Good men all; whether great or not, time will show.

I must not in concluding forget to pay my tribute to the memory of our dear Gymnastics Master, Surendra Banerjee, whose patience in teaching us to lunge and his delight when we did it correctly, I can never forget.

Then there was Hamid, the laboratory 'bearer'. I am sure he could have rivalled Michael Faraday, if Jyoti Babu had been Sir Humphrey Davy.

The College building in those days housed the Collegiate School also and I must say a word or two about the school where I read for a few months in 1898 and again in 1899. Sagar Babu (Chakrabarti) was the Headmaster then, phlegmatic and easy going but well-loved by all. He took a weekly class with us and throughout the period I was there, he hammered into us, week after week, the single great truth that a sentence in order to be a sentence must have two-things—a subject and a predicate.

H

# BHUPENDRA NATH SARKAR B.A., B.T.

My memory recedes back to the days when I crossed the Rubicon of the Entrance Examination and entered the portals of the University by taking up the arts course at Krishnagar College. I had the privilege of siting at the feet of many professors for whose character and learning I still have the highest regard. Consciously or unconsciously their ideals of life—at least of some of them—have become a part and parcel of my being.

One name is uppermost in my mind at this distance of time, and that is Principal Satis Chandra De's. To compare great things with small, as caesar was the state, so Principal De was the college;—he identified himself so much with it.

Principal R. N. Gilchrist was a profound scholar of Political Science; but we read Shakespeare's "Macbeth" with him. Being a Scotchman, he could create in the class quite a Scotch atmosphere in which the scenes of the drama were laid. With rapt attention we listened to his lectures.

Mr. Gilchrist had an abundant love for his pupils, many of whom owe their present positions in life to his patrionage. Once he gave an illuminating address on citizenship. His last words, which I quote, should form the guiding principle of one's life. "To pass examinations, to cram your heads with facts are poor attainments, mechanical, dull; but to learn to live life as it should be lived, to prepare to be true citizens, that is the highest attainment, and your examination for that is your whole life, your examiners your fellowmen and posterity." These are noble sentiments nobly expressed.

### APPENDIX

# TWO OF THE MESSAGES RECEIVED ON THE OCCASION OF THE CENTENARY OF THE KRISHNAGAR COLLEGE.

I

### MESSAGE FROM THE CALCUTTA UNIVERSITY.

"The University of Calcutta offers its most cordial greetings and felicitations to the Krishnagar College on the occasion of its Centenary Celebration.

The University recalls with pleasure and gratification the great role which the College has played in the advancement of learning in the province, through its eminent Principals and teachers, of whom Capt. D. L. Richardson was the first, and also through its alumni among whom are some of the famous sons of Bengal.

The University hopes and trusts that the noble efforts of the College for the advancement of learning will be crowned with ever-increasing success as they have been in the past."

II

# MESSAGE FROM MR. K. ZACHARIAH M.A. (OXON),

Director of Public Instruction, Bengal.

I should like to send my sincere and cordial good wishes for the success of the celebrations. Much has been done by old and present students and teachers and by friends of the College to establish permanent memorials of the hundred years of the work of the College. The love and loyalty of its alumni and friends which a centenary in special measure arouses are among the most valuable assets of a College and I trust that Krishnagar College will find in the centenary the impetus and spirit for a fresh and even more fruitful career.

### PRINCIPAL'S ADDRESS

(Text of speech by Principal J. M. Sen, on the occasion of the Centenary Celebrations of the Krishnagar College on the 14th January, 1946.)

Your Excellency The Chancellor of the University of Calcutta, Ladies and Gentlemen,

With your permission I shall first read out to you the message (given overleaf) which the Syndicate of the University have sent us this day. Though the message is a short one it takes us back to a date (in January 1846) eleven years earlier than the date of the foundation of the University of Calcutta by an Act of Legislature (in January 1857).

It is my proud privilege to welcome you here this day on the occasion of the Centenary Celebration of the Krishnagar College. It is a day of thanksgiving, of rejoicing and of remembrance. We thank all those whose efforts in establishing a College at Krishnagar had proved successful. We rejoice that the institution has journeyed through a century of progress punctuated not by mile-stones but by foundationstones of five different buildings constructed on the College grounds at different periods for helping to lay the foundation of character in regard to generations of students who passed through its portals. We rejoice that it has scored a century "not out" without changing its name, for two of the very small number of earlier government colleges started during the first half of the nineteenth century, viz., the Hindu College and the Hooghly College, had changed their names in the course of their journey over a century. We remember with gratitude and reverentially think of all those who established or helped in establishing the College, of the successive batches of teachers who taught in the College, and of the successive generations of students who made a mark in their life after completing their courses of studies in this College.

On an occasion like this it is not necessary for me to give any detailed history of the institution. It will be enough if I say that long before the present College was established, Lord Minto in a minute dated the 6th March 1811, recorded that "in addition to the College at Benares, colleges be established at Nuddea and at Bhour in the district of Tirhoot." In the *Memoir* originally compiled in 1827 from the records at the East India House by Thomas Fisher, Searcher of the Records, we find the following remarks:—

"The establishment of colleges at Nadia and Tirhoot was proposed by Lord Minto in 1811. A Committee was formed in Nadia to carry out the plan but nothing was done until 1816, when the Committee reported on the state of education in Nadia. There were 46 schools with about 380 students, their ages averaging between 25 and 35 years. Government made further enquiries but no reply appears to have been received by 1821. At Tirhoot also a Committee was appointed to carry out the idea but nothing had been done by 1821. In that year (1821) the design of founding colleges at Nadia and Tirhoot was finally abandoned."

In 1832, Thomas Fisher added a supplement to his *Mem*oir which was published as Minutes of Evidence taken before the Select Committee of the House of Commons on the Affairs of the East India Company (February to July 1832). The supplement contained the following further information about education in Nadia:—

"Nadia contains about 25 tols (schools of oriental learning). The instruction is free. The Pandits receive funds from former grants of the Raja of Nadia and presents from zamindars. The students are full-grown men; the usual number in a tol is about 20 to 25, but there may be in some 50 to 60. The total number of students is said to be from 500 to 600, some from remote parts of India. The chief study is Nyaya or Logic."

Shortly after this period, i.e., in 1835, Macaulay penned his famous Minute of Education which led to a great deal of controversy regarding the fate of oriental education in India. The controversy was set at rest by Lord Bentinck's Resolution of March 1835, which laid down that all funds which would be left after making certain improvements in regard to schools of oriental learning should "henceforth be employed in imparting to the native population a knowledge of English literature and science through the medium of the English language; and His Lordship in Council requests the Committee to submit to Government, with all expedition, a plan for the accomplishment of this purpose."

The Council of Education, appointed in terms of Lord Bentinck's Resolution, explored the possibilities of starting colleges and schools in various zones in consultation with the Local Committees formed for the purpose. One such Committee was formed for starting a College at Krishnagar in the district of Nadia. During the time of Lord Hardinge's Government the Local Committee formulated a scheme and after obtaining general approval of the Council of Education met on December 6, 1845 to submit detailed proposals to Government about appointment of Staff other than the Principal and the renting of a house for use of the College with effect from the 1st of January 1846. The minutes of the first meeting held on the 6th Decem-

ber 1845, shortly after the appointment of Captain D. L. Richardson as Principal of the College and Secretary to the Local Committee, record that the Committee "recommended to Government that nothing should be charged to the students for use of their class books during the first year from the opening of the College." The recommendation met the usual fate in the hands of those who controlled the finances of the province a century ago, namely, the proposal was turned down by Government. In the General Report of Public Instruction of the Bengal Presidency for 1845-46, we find the following paragraph regarding the first year's working of the Krishnagar College:—

"Captain D. L. Richardson having been appointed Principal, the College was opened on the 1st January 1846, in a house taken for the purpose, at a monthly rent of Rupees 125. On the 18th November 1845, the Committee reported that a meeting had been held at the station, at which donations to the amount of nearly Rupees 13,000 were subscribed towards building a college, and that Rs. 7000 more might be expected from the wealthy residents of the district who were unavoidably absent from the meeting. The Committee were authorised to allow each donor of Rs. 1000 to send one free student to the College, and an additional free student for every Rupees 500 above that sum. On the 11th February 1846, the Committee were authorised in consultation with the Executive Engineer of the Division, to select a site and submit the rough plan of the College calculated to hold 500 pupils, more than half that number having already been enrolled (in the College and School departments) on the condition of paying for their school books and contributing towards the expense of their education, Rupees 3 a month in the senior and Rupees 2 in the junior department."

A report of the public meeting held at Krishnagar on the 18th November 1845, for the purpose of raising funds for construction of the College building appeared in the well-known contemporary paper the *Friend of India* (27th November 1845, page 754) which was later on incorporated with the *Statesman*.

A History of the Krishnagar College has been complied by Prof. T. N. Talukdar and it is hoped that like the histories of two other Government colleges, viz., the Presidency College and the Hoogly College which celebrated their centenaries during the last two decades, the afore-said History of the Krishnagar College, and the Register of Old Students compiled by Prof. Nirmalkanti Majumdar will be published by the Bengal Government Press.

At the time of the foundation of the college thirteen free studentships were created. As it was felt by all those who prepared the scheme of the Centenary Celebrations that something more should be done to encourage the poor and meritorious students at the Krishnagar College, an appeal was issued to the former students and to the friends and well-wishers interested in the education imparted here to contribute funds for creating endowments for annual awards of scholarships, stipends, prizes and medals to the students of the College with effect from the commencement of the second century. The response to our appeal has been fairly satisfactory and we have been able to collect a sum of over Rs. 60,000 in Government Promissory Notes and cash, for creating endowments for two scholarships, sixteen stipends, and a fair number of prizes and medals. Proposals have been sent to the Director of Public Instruction, Bengal, for acceptance on behalf of the Government of Bengal of the gifts by the old students and well-wishers and it ramains for us now to dedicate them for the benefit of those who will receive their education in this College from 1946 onwards. And it is for this reason also that I say that today is a day of thanksgiving, dedication and remembrance. A list of the names of the donors will be found elsewhere.

The College at present stands upon a compound of upwards of hundred bighas. The College occupies three buildings, one big and two small. The big one which is the main College building is a handsome structure standing upon three bighas of land erected in 1856. The other two buildings were erected during the years 1879-80 and 1917-18 respectively. The Hindu Hostel building was erected in 1927 and the Muslim Hostel building in 1936. Part of the land was purchased by Government from money raised by public subscription, and for the remainder the College is indebted to the Maharajas of Nadia and Cossimbazar. More than a quarter of the cost of the building was met by private subscriptions.

For developing the corporate life in the College through sports and games we decided to erect a Pavilion on the College ground from contributions specially raised for the purpose. Overcoming many obstacles we have been able to construct it at a cost of over Rs. 10000/-. Although the building has been erected departmentally by the College authorities, it shall vest in Government and be maintained by the Communication and Works Department. Even in regard to the construction of the Sports Pavilion the traditions of 1846 and 1856 have been maintained and the building which His Fxcellency will shortly declare open will be a gift of the generous public to the College. In this connection I convey to Seth Bhagwan

Das our heartfelt thanks for meeting nearly eighty percent of the entire expenses in connection with the construction of the Pavilion, to the Executive Engineer and the Assistant Engineer for supervising the construction of the building and to Mr. A. M. Nasiruddin, District Magistrate, Nadia, for his unfailing help in crossing many of the administrative hurdles in securing materials for the construction of the Pavilion. Our programme of Centenary Celebrations contains another important item, viz., the publication of a Commemoration Volume containing articles bearing on the educational and cultural development of Bengal during the last hundred years. In the nineteenth century Nadia was a great cultural centre and it is but fitting that we should bring out a Commemoration Volume containing important articles written by eminent educationists, scientists and well-known writers.

Nearly forty years ago (in 1908) the school was separated from the College to provide for increased accommodation required for the laboratories of the Physics and Chemisty Departments. Since then for nearly thirty years the roll strength in the College remained at a figure below 300. But since 1938 the roll strength slowly increased to over 450 due to affiliations obtained from the University in a number of subjects-Civics in Intermediate Arts, Arabic in I.A. and B.A. Pass Course, Bengali in B.A. Pass and Honours, and Economics in B.A. Honours-and opening of additional sections in B. Sc. Pass Courses in Physics and Chemistry. We received sanction of Government for teaching Biology, and construction of a new building for housing the Biological Laboratory was commenced during 1941-42, but was abandoned by the Communication and Works Department due to the war situation which then prevailed. Now that the war is over, can it not be hoped that the Department will complete the structure during 1946-47, to enable us to start teaching Biology from the commencement of the academic session 1947-48? Our wants are many: we have an inadequate staff for teaching some of the subjects like Bengali, History and Mathematics; we can also make arrangements for teaching Physics up to the B. Sc. Honours standard in the near future by the addition of one more lecturer and some additional scientific apparatus and appliances. This however is not an occasion to ventilate our grievances. This is an occasion to say in which direction expansion of the College can be made during the early part of the second century of its existence. I feel that in addition to the improvements which can be made about the teaching of Bengali, History, Mathematics and Physics, and arrangements that can be made for teaching Biology according to the scheme already sanctioned by Government there is scope for teaching basic science subjects in Agriculture, Fishery and Forestry. We have ample grounds for putting up laboratories for teaching such subjects as Botany, Zoology, Soil Chemistry, Entomology, Microbiology etc., and in co-operation with the officers of Government Agricultural Farm and Government Horticultural Garden and the officers connected with Fisheries and other Scientific Departments stationed at Krishnagar, there is no reason why the Krishnagar College will not be able to develop an Agricultural and practical Biological Science side in addition to its Arts and Pure Science Courses. I do not want to dilate upon the topic further at this stage but it is a suggestion which, if accepted by Government, will bring in a new life to the Krishnagar College in the course of the next decade. When we find that the teachers and students, mostly below 12 years of age, of a Middle English School at Kurulgachi contributed their mite and the fishermen of the Beel Raisha Dhibar Samiti sent a small amount to meet the Centenary expenses of the College of their district, then are there not sufficient grounds to think that we ought to develop the College on such lines that it may render useful service in more than one direction and cater to the educational needs of all the communities inhabiting the district? proper training on a co-ordinated plan in Arts, Economics, Natural Sciences, Biological and Agricultural Sciences including a knowledge of the theories and practice of co-operative farming on a large scale is what the Krishnagar College might aim at from the commencement of the Second Century of its useful service to the country.

The present day problem all over the world is how we can make the most of our life. This problem cannot be solved effectively by chance or guesswork. It is important to take stock of the values inherent in life and to plan carefully for their realisation. Scientific planning is accepted as necessary in our physical world, and is increasingly demanded in our economic life. Since our personalities are more important than either of these realms in determining our efficiency and happiness, scientific planning would seem to be essential in life-building. lf we utilised for this purpose information and techniques placed at our disposal by science and human experience, we might work as great transformations in our personalities as have already been wrought in our material environment. Living is a continuous adventure into the unknown. To make the most of our lives we must become courageous explorers, skilful architects and master builders. Living then becomes both a science and an art. And an educational institution like the Krishnagar College ought to aim at imparting such a standard of living to its students.

There could be no higher end in the universe than to make a perfect world, and no more perfect moral law than that which at the

same moment eliminates the unfit and establishes the fit. Too frequently the moralist's attention is diverted to the negative side, to what seems the quite immoral spectacle of the massacre of the innocent, the rout and murder of the unfit. But in earlier Nature there was no such word as innocent; and no ethical meaning at that stage can attach itself to the term 'unfit'. Fitness in the stormy days of the world's animal youth was necessarily fighting fitness; no higher end was present anywhere than simply to gain for life a footing in the world and perfect it up to the highest physical form. The creature which did that fulfilled its destiny, and no higher destiny was possible or conceivable. The Survival of the Fittest, of course, does not mean the Survival of the Strongest. It means the Survival of the Adapted—the survival of the most fitted to the circumstances which surrounded it. A fish survives in water when a leaking iron-clad goes to the bottom, not because it is stronger but because it is better adapted to the element in which it lives. A bull is stronger than a mosquito, but in an autumn drought in a partially barren country the bull dies, the mosquito lives. Fitness to survive is simply fittedness, and has nothing to do with strength or courage, or intelligence or cunning as such, but only with adjustments as fit or unfit to the world around. A prizefighter is stronger than a cripple; but in the environment of modern life the cripple is cared for by the people, is judged fit to live by a moral world, while the pugilist, handicapped by his very health, has to conduct his own struggle for existence. Physical fitness here is actually a disqualification, what was once unfitness is now fitness to survive. As we rise in the scale, the physical fitness of the early world changes to fitness of a different quality, this law becomes the guardian of a moral order. In one era the race is to the swift, in another the meek is to inherit the earth. In a material world social survival depends on wealth, health and power; in a moral world the fittest are the weak, the pitiable, the poor. Thus there comes a time when this very law in securing survival for those who would otherwise sink and fall, is the minister of moral ends. A Government College like ours ought to get full support of the authorities concerned in giving effect to any improvement programme which keeps both the above aspects in view.

At the centre of Eucken's philosophy lies the firm belief that what man really needs is not so much a new intellectual system as a new life. A mere re-arrangement of life, taking the natural man as he is, and building upon that foundation, can never prove adequate. Humanity must endeavour with persistent activity to appropriate the indwelling spiritual life, and to remould civilisation in accordance with the norms of this life. It is sufficiently obvious that such a position as

Eucken's carries with it important educational consequences. Eucken points out one of the chief dangers which at present threatens the development of our young people, namely, the ever increasing tendency to reject all authority and discipline. He says, "Hard and soft periods are apt to alternate; today 'softness' is undoubtedly predominant and tends to give rise to the idea that the weak are good and the strong bad, and that it is the duty of the latter to give way to the former the moment there is a conflict of interests. Thus there is a widespread modern tendency to take sides with the child against the parent, with the student against the teacher, and in general with those in subordination against those in authority, as if all order and all discipline were a mere demonstration of selfishness, and brutality." This softness, that is, this failure to recognise the value of discipline is closely connected with the individualistic tendency of the modern age. The inevitable result of this is noticeable in selfish and anti-social work of a large group of persons in business and other avocations of life. It also follows from the general subjectivism and lack of definite belief which is characteristic of the life today; for, the existence of a clear positive ideal has already carried with it, as a logical corollary, the conviction that the natural man needs a severe discipline and a purification from what is merely individual and subjective. Oftener than not, this ideal is forgotten in conducting an educational institution. May we keep this ideal constantly before our mind is what we pray for in all the activities of the Krishnagar College in its journey through the second century.

Let me conclude by saying that while the Royal Asiatic Society of Bengal is celebrating the Bi-centenary of Sir William Jones who laid the foundation of scientific investigations in India, we are here celebrating the Centenary of our College. May the vision of Sir William Jones about Asia "the nurse of sciences, the inventress of delightful and useful arts, the scene of glorious actions, fertile in the productions of human genius" come out to be true as years pass on from 1946 onwards. With these words I again welcome you all in our midst today; and I take this opportunity of extending thanks to the generous donors who have contributed liberally for the creation of endowments, scholarships, stipends, medals and prizes, to all friends, well-wishers, former members of the staff and ex-students for their timely contributions, to the members of the Governing Body for their help and advice in many matters, and to my colleagues who are now serving the College for their co-operation in making all arrangements in connection with the Centenary Celebrations.

### CHANCELLOR'S ADDRESS

(Text of Speech by the Right Hon'ble R. G. Casey, Governor of Bengal, and Chancellor, Calcutta University, on the occasion of the Centenary Celebrations of the Krishnagar Callege on the 14th January 1946.)

To an Australian, a hundred years is a long time—and I am moved to congratulate you on the successful weathering of the first hundred years of the Krishnagar College.

I said "to an Australian"—as my country is only 160 years old since the first settlement—and 100 years to us is, in consequence, a more impressive period of time than it may be to those who live in the older countries.

I have read with great interest the condensed history of the College from its early beginnings to its present state—and how it has gradually expanded and developed till now it enjoys many, if not all, the attributes of College life. I realise that a great many people have put much thought and effort into the position that you have reached. I sense a spirit of pride and patriotism. And I applaud the public spirit of those—among whom I would particularly name that good servant of Bengal and of Nadia District, Sir Muhammad Azizul Huque—who have contributed to the well-being of the College.

I have listened with the greatest interest and profit to what your Principal, Mr. J. M. Sen, has had to say today. To let you into a secret, he was good enough to send me a copy of the text of his speech in advance, and I have had the privilege of reading it carefully before I came here. His thoughtful address has prompted some of the observations which I now propose to make.

I hope, Rai Bahadur, that you will not expect me to speak to you today on your own subject—education. I wish that I could, but I know my own limitations. Apart from having absorbed a reasonable amount of education myselh and apart from knowing what I want education to achieve—I am atraid I am rather ignorant of the teachnique of education, and how you set about what I imagine must be the appallingly difficult task of turning young human beings into educated and well rounded adults. It has always seemed to me a task deserving of the most profound admiration. In other words, like many another, I have never lost my slight but noticeable fear of a school teacher or of a professsor.

Your profession, sir, is an honourable and a meritorious one. It is one, by the way, that gets far less recognition and far less approbation

than it deserves. As has been said so often, it is more of a calling than a profession. The precise combination of virtues, qualities and restraints that are necessary to make a good teacher—much less a good Headmaster or a Principal—are rare amongst us. We can thank Heaven that a certain small percentage of men and women are so endowed with the necessary qualities and enthusiasms that they can not only perform the tasks but can withstand the disappointments and the setbacks that I have enough imagination to know you must continuously meet.

Of all the audiences that present themselves to an individual in public life I am in no doubt that, for myself, I prefer addressing an audience of young men and women to any other. Even in the limited time that I have been in this Province, I have addressed many audiences of young men, in the Universities of Calcutta and Dacca and elsewhere. Even when I broadcast over the Radio—as I do on occasion—I must admit to having the young in mind more than the old. They are the people who are about to embark on the adventure of life—about to start taking over the reins from my generation. If I have any message, it must logically be to those who have most opportunity to profit by it—if indeed there is merit in what I have to say.

Now, Sir, let me speak for a moment, of some of the many matters on which you have touched in your most interesting address. You have given us a list of the subjects that your Commemoration Volume will contain—and, if I may say so, a most embracing and catholic list it is. I would much like to have a copy of it—as a number of the subjects are of considerable interest to me. Regarding discipline your Principal deplores the increasing tendency to reject all authority and discipline. I know what he means—and I join with him in deploring it. I believe that the inculcating of a proper discipline in the home and in the schools and in the Colleges is essential in the life of any people. I do not believe that the need for discipline in the young is sufficiently appreciated in India. People seem to me to believe that to insist on discipline means being unkind to the young. For myself I believe the reverse—I believe that, in the long run, it is unkind to the child to let him indulge himself without parental and educational restraint. Discipline does not mean harshness-but it does mean guidance and restraint-a degree of curbing which is necessary for the young of any race. Otherwise the young waste their strength on objects which they lack the experience to see in perspective. I regard it as unfortunate to see a boyoften a boy of talent, spirit and imagination—allowed to behave as though he were his own judge of what he should do at his not very advanced time of life. He gets a wrong slant on himself—and he wastes his own time and other peoples' time...

I am not thinking so much about "politics"—students' "demonstrations" and the like. "Politics" are merely an aspect of what I have in mind. I am thinking more of general behaviour and outlook. Believe me, I don't want to see Bengal's youth a neat, priggish set of namby-pamby "yes sir—no sir" creatures—who haven't an idea in their heads that isn't put into them. Nor can I even imagine you in such a hum-drum disguise. Nevertheless I would like to see greater evidence of balance and discipline in your years of up-bringing. The fault—for to be frank, it is a fault—is not yours; it is, I suppose, the fault of those who have a duty by you.

I have said what I have on this subject with some diffidence. I am conscious that as Governor of this Province you will regard what I say as the words of, so to speak, an ex-officio disciplinarian. But if so, you will have mistaken me—I have spoken in a more personal capacity—as one who has knocked about the world a bit and who happens himself to be the father of two lively and not overdisciplined children.

Again, reverting to your Principal's address, I was impressed by the sentence—"The present day problem all over the world is how can we make the most of our life". If I may say so, this is very true. It is not only true of the fortunate few who find themselves at a College such as this. It is true of the vast population of this great land. How are they—as apart from you—going to make the most of their lives? I speak of the scores of millions of people—mostly cultivators on small farms—how are they to be helped to make the most of their lives? Very truly, they are not getting much out of their lives today—and I believe that, left to themselves, they are unable to help themselves very much. They have to rely on others, more fortunately placed than themselves, to show them the way.

How then can they best be helped? Do they need orthodox education as you and I know it?—or do they need education for the sorts of lives that they will be obliged to lead for many a long year ahead? I venture to think that we have got to think in other terms than education of the normal kind for the mass of the cultivators. In the first place, it would be many years before orthodox education could be made available to them. It would take many years and a great deal of money to train the requisite number of teachers and to build the schools. And when all that is done—the germ of doubt arises in my mind whether orthodox education is what is really needed. Certainly they need to be taught how to read and write—to combat the illiteracy and consequent ignorance that is unfortunately widespread in this country—but what else do they need? One has to remember that, fast though we hope the industrial side will develop, the vast mass of

the millions of India must continue to be farmers on small individual plots of land for as long ahead as one can see. Their life and their living will be the small farm from birth to death. That is the case in the vast majority of cases—with an individual here and there breaking through, breaking upwards, and making something different, something wider, out of his life. May be those who break away from the farm will amount in total to many tens of thousands each year—but still they will be only a minute fraction of the whole.

Well, what about this majority? I believe that a great deal can be done for them that is not, at any rate in Bengal, now being done for them—by way of teaching them how to farm better and enabling them to live better, even if we cannot, for a considerable time to come, give them the possibility of a more intellectual life.

I am one of those who has a great respect for the Bengali cultivator. Even in my relatively short time in Bengal, I believe I am right when I say that he is an individual who makes the most of the opportunities and the facilities that are available to him. It should be our aim to increase these facilities—and I believe he can be relied upon to take advantage of them. As I have said on many public occasions, I believe that we have got to make available to as many Bengali cultivators as modern engineering makes possible the benefits of perpetual irrigation water so that he can farm throughout the year-instead of throughout less than half the year—so that he can raise the maximum of crops. Double the present output from the land should not be impossible. With increased agricultural output will come better standards of nutrition and the demand and the ability to pay for artificial fertilisers and many of the small amenities of life that, through poverty, are not possible for him now. With widespread irrigation, drainage and river control will come—if we make it come—greater control of malaria—less disease and less debilitation. We must teach the cultivator better hygiene —we must make available the seeds of more fruits and vegetables. We must look after rural pisciculture so that the cultivator can have a proper supply of protein in the palatable form of fish. All these things are not only possible. We are beginning to carry them out. It may be some years before the combined results begin to make themselves felt—but it can be done—and I hope beyond anything that it will be done.

The other day I read an article in some publication to the effect that we were mistaken in laying the main stress on the development of agriculture and of the cultivators' life. It was argued that the main stress should be laid upon the development of India's mineral and industrial resources, which would, it was said, give quicker results less expensively. I am afraid that I cannot subscribe to this view.

Certainly India's industrial power should be expanded by all means possible and I know that those whose duty it is to think about these things foresee a bright future for the industrial expansion of India, and that much is being undertaken to this end. But unless the cultivator is enabled adequately to enrich himself by the fruits of the soil, how can the great mass of the people avail themselves of what the industrialist produces? It's all very well for the industrialist to offer me a good corrogated iron roof for my house at a fair price—but what if I can't afford to pay for more than thatch? No, the essential thing, at least in Bengal, is to lift the cultivator to a greater degree of prosperity. I have no anxieties about industry—industry will keep well abreast of demand and purchasing power, for it is a great deal easier to step-up factory production than to step-up land production.

I was led to speak of these things by the well-chosen sentence in your Principal's address in which he said—"the present day problem all over the world is how we can make the most of our lives". Well, you may say, you haven't been talking about our lives—the future of the students of Krishnagar College—we are people of education and we expect responsible employment—not to be cultivators tied to a small bit of land. But as a matter of fact I have been talking indirectly-about what I hope will be your lives. In making the most of your lives you must include making the most of other peoples' lives. You young men of education represent the hope of India—the hope of many millions less fortunate than yourselves. If you mould Bengal merely for yourselves, the few, and think you are making the most of your lives,—instead of moulding Bengal for others, the many, and making the most of other people's lives-I believe you will not have made the most of your lives. I am confident that you do not think in this selfish, shortsighted v 
In my time in Bengal I have seen great and encouraging evidence of a spirit to serve for the common good—and when I come to leave India, as I shortly shall, it is perhaps this recollection more than another which I shall regard as the best promise for the future.

With this in mind I, therefore, wish you all well—and I wish the Krishnagar College another hundred years' good fortune and useful life, in the service of the people of Bengal. It is also my pleasant duty today to declare open your new Sports Pavilion, the construction of which has been made possible by the generous donation of Mr. Seth Bhagwan Das. We all owe our very greatful thanks to him and to the general public who subscribed to make this gift to the College.

# STATEMENT OF DONATIONS RECEIVED FOR THE CENTENARY FUND

A—Donations earmarked by donors for creating endowments for scholarships, stipends, medals and prizes.

| Name of Donor Am<br>of Don<br>(in Ru                                                             |        | Scholarship, stipend, medal, etc, created by the donation.                                                                                                                                                                             |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| · •                                                                                              | 5000   | (a) I wo Muktakeshi Devi scholarships for Hindu boys in the I. Sc. classes. (b) One Sashadhuar Bhaduri Prize of Rs. 125 to the best successful B.Sc. candidate from the College prosecuting further studies in Science and Technology. |  |  |
| Mr. Amiya Pal Choudhuri (a friend and well-wisher)                                               | 5600   | Two Manmatha Pal Choudhuri stipends for Hindu boys in the B.Sc. classes.                                                                                                                                                               |  |  |
| Mr. Ranajit Pal Choudhuri<br>(a friend and well-wisher,<br>Member, College Govern-<br>ing Body). | 5400   | <ul><li>(a) Bipradas Pal Choudhuri stipend for B.Sc. classes.</li><li>(b) Radhasundari Pal Choudhuri stipend for I.A. classes.</li></ul>                                                                                               |  |  |
| Mr. Khorshed Ahmad (a friend and well-wisher)                                                    | 2600   | Enayet Ali stipend for Muslim students of Science classes.                                                                                                                                                                             |  |  |
| Mr. F. Muhammad (a friend and well-wisher)                                                       | 264    | Fakir Muhammad stipend for<br>Muslim students of Science<br>classes.                                                                                                                                                                   |  |  |
| Mr. Md. Zainul Abedin Punjabi                                                                    | 2600   | Zainul Abedin Wara stipend for Muslim students of Science classes.                                                                                                                                                                     |  |  |
| (a friend and well-wisher) Hazi Tafiluddin Ahmad (a friend and well-wisher)                      | 2600   | M. A. Aziz stipend for Muslim students of Science classes.                                                                                                                                                                             |  |  |
| As this is a Commemoration                                                                       | Volume | wè have thought it desirable to publish                                                                                                                                                                                                |  |  |

As this is a Commemoration Volume we have thought it desirable to publish the names of all the donors (big and small) who contributed not only for the success of the functions held in January 1946, but also helped us by their generous contributions in reviving the memories of the past and in doing some useful work of lasting value for the benefit of the future generations of students.

| Name of Donor Amou<br>Don                                                                                          | int of<br>ation | Purpose of Endowment                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Mr. Prafulla Kumar<br>Bhattacharya<br>(an old student)                                                             | 2600            | Binapani Devi stipend for students of Third and Fourth Year classes.                                                                                                      |
| Mr. Baidyanath Patra<br>(an old student)                                                                           | 2600            | B. N. Patra stipend for Hindu students, preferably of the donor's own community.                                                                                          |
| Rai Sahib Subhas Chandra<br>Biswas                                                                                 | 2600            | Ratan Lal Biswas stipend.                                                                                                                                                 |
| Mr. Matiram Agarwalla (a friend and well-wisher)                                                                   | 2600            | Baijnath Agarwalla stipend.                                                                                                                                               |
| India Collective Farm Ltd.<br>(through Mr. R. Dutt, a<br>friend and well-wisher)                                   | 2600            | India Collective Farm stipend to be<br>awarded to a poor and meritorious<br>student of the Fourth year class<br>promoted from the Third year<br>class of the college.     |
| Mr. Hem Chandra Dutt Gupta (an old member of the College staff)                                                    | 2550            | U. C. Dutt Memorial stipend for<br>the best successful Matriculate<br>from the Krishnagar A. V. School,<br>reading in the College.                                        |
| Nadia Raj Estate<br>(friend and well-wisher)                                                                       | 2500            | Maharani Jyotirmayi Devi studentship.                                                                                                                                     |
| Krishnagar College (in G. P. No Students' Aid Fund (from savings mainly con- tributed by the staff of the College) | 2400<br>otesį)  | Krishnagar College Students' Aid<br>Fund Centenary Stipend for a<br>poor and meritorious Matriculate<br>from the Krishnagar Collegiate<br>School, reading in the College. |
| Rai Dwijadas Majumdar<br>Bahadur (in G. P. No                                                                      | 1000<br>otes)   | Kshetra Mohini Medal for the best Intermediate student in Civics.                                                                                                         |
| Mrs. Kamalabala Mitra<br>(wife of a former member<br>of the staff)                                                 | 525             | Prof. Manindranath Mitra Medal for the best Graduate in Physics.                                                                                                          |
| Mr. Mrityunjay Chakravarti (an old student)                                                                        | <b>500</b>      | Nikunjabala Medal for the best<br>Graduate with Sanskrit or Bengali.                                                                                                      |

|                                                                                                | ount of onation | Purpose of Endowment                                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| Mr. Sanat Kumar Biswas<br>(an old student)                                                     | 500             | Rai Rakhalraj Biswas Bahadur<br>Medal for the best Honours<br>Graduate in Mathematics. |
| Mr. Abalaranjan Roy<br>(son of a distinguished<br>student who became a pro-<br>minent citizen) |                 | Rai Biswambhar Roy Bahadur<br>Medal for the best Honours<br>Graduate in English.       |
| Mr. Panchugopal Das (an old student and an old member of the College staff)                    |                 | Sashimukhi Medal for the best Intermediate student in Mathematics.                     |
| Mr. Hem Chandra Acharya<br>Shastri<br>(an old member of the<br>College staff)                  |                 | Viswambhar Acharya Medal for<br>the best Intermediate student in<br>Sanskrit.          |
| Mr. Purna Chandra  Mukherji (son of an old student)                                            | 300             | Kshetragopal Mukhopadhyaya<br>Medal for the best Intermediate<br>student in History.   |
| Mr. Satyendra Nath Roy (a present member of the College staff)                                 | 300             | Nalinaksha Roy—Rajabala Devi<br>Medal for the best Intermediate<br>student in Physics. |
| Mr. Debkumar Dutt<br>(a present member of the<br>College staff)                                | 300             | Debendra Nath Bose Medal for<br>the best Intermediate student in<br>English.           |
| Mr. Hem Chandra Dutt Gupta (an old member of the College staff)                                | 300<br>e        | Kasiswari Medal for the best<br>Intermediate student in Chemistry.                     |
| Mr. R. N. Gilchrist (an old member of the College staff)                                       | 250<br>e        | Gilchrist Medal for the best<br>Honours Graduate in Economics.                         |
| Mr. Samirendra Nath Sinha Roy (an old student)                                                 | 200             | Sibendranath Sinha Roy Medal<br>for the best Intermediate student<br>in Bengali.       |
| Khan Sahib Molla Md. Abdul Halim (a friend and well-wisher a member, College Governing Body)   |                 | Rasheda Memorial Medal for the best Intermediate student in Arabic or Persian.         |

| Name of Donor         | Amount of Donation | Purpose of     | f Endo   | owme   | ent       |
|-----------------------|--------------------|----------------|----------|--------|-----------|
| Mr. Pramathabhusan    | 200                | Bibhuti-Jagat  | Paul     | Cl     | noudhuri  |
| Pal Choudhuri (in     | G. P. Notes)       | Medal for the  | e best s | studei | nt at the |
| of Bethuadahari`      | •                  | Annual Exam    | nination | n of   | the First |
| (an old student)      |                    | Year class.    |          |        |           |
| Mr. A. M. Nasiruddi   | n 100              | Nasiruddin     | Prize    | for    | Annual    |
| (a friend and well-w  | isher,             | College Sports | s.       |        |           |
| President, College Go | overn-             |                |          |        |           |
| ing Body)             |                    |                |          |        |           |
|                       |                    |                | ~        |        |           |

Total amount of donations carmarked for endowments for specific proposes mentioned by the donors. Rs. 62625/-

B—Donations earmarked by the Governing Body for creating a stipend in memory of Mr. D. L. Richardson, first Principal of the College.

# (a) By old members of the College Staff.

| Name of donor                 |             | Amount          |   | onation<br>Lupees) |
|-------------------------------|-------------|-----------------|---|--------------------|
| Rai Jyotibhusan Bhaduri Bahad | ur          |                 |   | 100                |
| Mr. Ramendra Nath Gosh        |             |                 |   | 40                 |
| " Debendranath Sen            |             |                 |   | 25                 |
| " Bhabesh Chandra Banerjee    |             |                 |   | 25                 |
| Dr. Hrishikesh Sarkar         |             |                 |   | 25                 |
| Mr. Prasad Chandra Banerji    |             |                 |   | 25                 |
| " Narendranath Chatterji      | (of English | Department)     |   | 20                 |
| " Durgacharan Chatterji       |             |                 |   | 20                 |
| "Bankubehari Pandit           |             |                 |   | 15                 |
| " Hem Chandra Banerjee        |             |                 |   | 10                 |
| " Manindra Nath Mitra         |             |                 |   | 10                 |
| " Bibhuti Bhusan Sen          |             |                 |   | 10                 |
| "Bidhubhusan Sen Gupta        |             |                 |   | 10                 |
| " Meheruddin Ahmad            |             |                 |   |                    |
| " Manjugopal Bhattacharya     |             |                 |   | 10                 |
| " Satyasaran Kahali           |             |                 |   | 5                  |
| " Sanatkumar Banerji          | • .•        |                 |   | 5                  |
| " Tarasankar Bhattacharyya    |             |                 |   | 5                  |
| " ' Jatindra Nath Pathak      |             |                 |   | 2                  |
| " Narendra Nath Chatterji     | (of Physics | Department)     |   | 1                  |
| Munshi Hamiduddin Shaikh      | (Mechanic)  | -               |   | 1                  |
| Total amount of donations by  | old member  | rs of the staff | · | 374                |

|                                   | (b) By presen          | t membe    | rs of the C | ollege Staff | •     |                       |
|-----------------------------------|------------------------|------------|-------------|--------------|-------|-----------------------|
| Princ                             | ipal J. M. Sen         |            |             |              |       | 250                   |
|                                   | S. N. Roy              |            |             |              |       | 50                    |
|                                   | M. U. Aĥmad            |            |             |              |       | 50                    |
|                                   | B. K. Chaudhuri        |            |             |              |       | 45                    |
|                                   | T. N. Talukdar         |            |             |              |       | 40                    |
| ,,                                | D. K. Dutt             |            |             |              |       | 30                    |
|                                   | P. N. Ghosh            |            |             |              |       | 25                    |
|                                   | C. Chakravarti         |            |             |              |       | 25                    |
| ,,                                | B. C. Bhattacharyya    |            |             |              |       | 20                    |
| ,,                                | B. R. Das Gupta        |            |             |              |       | 20                    |
|                                   | K. K. Ghosh            |            | • .•        |              |       | 20                    |
|                                   | B. Sanyal              |            |             |              |       | 20                    |
| ,,                                | N. K. Majumdar         |            |             |              |       | 16                    |
|                                   | S. B. Panda            |            |             |              |       | 15                    |
| Dr.                               | S. C. Sen Gupta        |            |             |              |       | 10                    |
| Mr.                               | A. K. Majumdar         |            |             |              |       | 10                    |
|                                   | Abdul Hai              |            |             |              |       | 10                    |
|                                   | R. C. Ghosh            |            |             |              |       | 10                    |
|                                   | N. N. Choudhuri        |            |             |              |       | 10                    |
| ",                                | R. C. Dafadar          |            |             |              |       | 9                     |
| ,,                                | S. C. Dhar             |            |             |              |       | 8                     |
|                                   | H. C. Chakravarti      |            |             |              |       | 8                     |
| ,,                                | S. K. Sen              |            |             |              |       | 8                     |
|                                   | Wahed Buksh            |            |             |              |       | 5                     |
| ,,                                | M. Sulaiman 🕝 🕝        |            |             |              |       | 5                     |
|                                   | S. Haque               |            |             |              |       | 8<br>5<br>5<br>5<br>5 |
|                                   | B. B. Bhattacharyya    |            |             |              |       | 5                     |
| ,,                                | Moksud Ali             |            |             |              |       | 5                     |
|                                   | C. K. Sarkar           |            |             |              |       | 5                     |
|                                   | S. Matwarjan           |            |             |              |       | 4                     |
|                                   | J. B. Pal              |            | • •         | • •          | • •   | 3                     |
|                                   | N. N. Gupta            |            |             | • •          |       | 2                     |
|                                   | shi Laljan             |            |             |              | • •   | 1                     |
|                                   | Panchanan Das          |            |             |              |       | 1                     |
| To                                | tal amount of donatior | ns by pres | ent membe   | rs of the st | aff . | 750                   |
| (c) By present students           |                        |            |             |              | R     | s. As.                |
| Fourth Year students (1944-45)    |                        |            |             |              | 88-8  |                       |
| Students of all classes (1945-46) |                        |            |             |              | 898-0 |                       |
|                                   | amount of donations    |            | nts of the  |              |       |                       |
|                                   | ntenary year           | , , ,      |             |              |       | 986-8                 |
|                                   | 7                      | 1          |             |              | 1     |                       |

(d) By Messrs Renwick & Co. Kushtia
(through Mr. M. L. Shaha, Senior Director)

Total donations earmarked by the Governing Body for
D. L. Richardson Stipend (total of a, b, c, and d) Rs. 2611-8-0

C—Donations earmarked by the Governing Body for other purposes.

Name of Donor of Donation (in Rupees)

Seth Bhagawan Das 8000 (a friend and well-wisher)

Mr. Narendrakumar Nath 2000 (a friend and well-wisher)

Krishnagar College Athletic Fund 2400 (from savings originally intended to be utilised for the Centenary Pavilion) Principal J. M. Sen 100

Krishnagar College Common Room Fund 1200

Krishnagar College Magazine Fund 980

Mrs. Sudha Sen 50 (a friend and well-wisher)

Specification of purpose of Donation

Partially meeting the cost of construction of the Centenary Pavilion.

Partially meeting the cost of construction of the Centenary Pavilion.

Towards creating an endowment named the Krishnagar College Students Health Welfare Fund.

Towards the Krishnagar College Students Health Welfare Fund.

Towards creating an endowment named the Common Room Library Fund.

Partially meeting the cost of publication of the Krishnagar College Centenary Commemoration Volume.

Towards meeting the cost of publication of the Commemoration Volume.

Total amount of donations earmarked for other purposes Rs. 14,730/of which a sum of Rs. 3700/- was for creating endowments for Health Welfare Fund and Common Room Library Fund.

N.B. (i) It may be stated here that 3½ per cent. Government Promissory Notes of face value Rs. 62700/- (purchase value being much bigher) and 3 per cent. Government Loan (1986) of face value Rs. 5,000/-, that is to say Government Promissory Notes of a total face value of Rs. 67,770/- have been made over to the Director of Public Instruction Bengal, for creating the several trust funds for which contributions mentioned

# D—Donations to the General Fund (a) By friends and well-wishers

| Name of donor                 |           |          | Amount<br>(i | of don<br>n Rupe |     |
|-------------------------------|-----------|----------|--------------|------------------|-----|
| Marwari Association (Alamda   | nga)      |          |              |                  | 400 |
| Messrs. Ramjidas Jagannath    | 0 ,       |          |              |                  | 301 |
| Mr. Shibchandra Roy Sinha     |           |          |              |                  | 250 |
| Rai Sahib Nimai Chand Gosv    | vami      |          |              |                  | 250 |
| Mr. Haradhan Banerji          |           |          |              |                  | 201 |
| Messrs. Ramnagar Cane and S   | Sugar C   | o. Ltd.  |              |                  |     |
| (through Mr. J. D. Minivi     | ielle, Ge | neral Ma | nager)       |                  | 200 |
| Mr. Boytulla Mandal           |           |          |              |                  | 200 |
| " J. P. Chakravarti           |           |          |              |                  | 200 |
| " Surendra Nath Kundu         |           |          |              |                  | 200 |
| " Nrisimha Prasad Roy         |           |          |              |                  | 200 |
| Bengali Merchants Association | (Alan     | ndanga)  |              |                  | 129 |
| Mr. Kanaichand Dutt           |           |          |              |                  | 125 |
| " Khorshed Ahmad              |           |          |              |                  | 101 |
| " Aswinikumar Dutt            |           |          |              |                  | 100 |
| " Bijan Kumar Mukherji (      | alias Ba  | adal)    |              |                  | 100 |
| " Akkasali Mondol and oth     | ers of M  | Iadna Un | ion Board    |                  | 100 |
| Dr. Sachinandan Goswami       |           |          |              |                  | 100 |
| Mr. Benarasilal Chaudhuri     |           |          |              |                  | 100 |
| Dr. U. P. Basu                |           |          |              |                  | 100 |
| " Hariram Sureka              |           |          |              |                  | 100 |
| " Gaurchandra Pal             |           |          |              |                  | 100 |
| " Sarat Chandra Pal           |           |          |              |                  | 100 |
| " Jnanendra Nath Daw          |           |          |              |                  | 100 |
| " Bhushan Chandra Dhar        |           |          |              |                  | 100 |
| "Krishnabandhu Pal            |           |          |              |                  | 100 |
| " Ramchandra Saha             |           |          |              |                  | 100 |
| " Biprakumar Sen              |           |          | • •          |                  | 100 |

under A and B above, viz., Rs. 62,625/- and Rs. 2,611/8/-, and under C as regards Rs. 3,700/-, were earmarked by the donors and the Governing Body of the College. Altogether thirty-four trust funds have been created in connection with the College Centenary with the aggregate contribution of Rs. 68,936/8/0. The Director of Public Instruction, Bengal, has sent all the G. P. Notes to the Reserve Bank of India for custody and transmission of interests as they fall due to the Principal of the Krishnagar College.

<sup>(</sup>ii) Although earmarked donations for the erection of the Centenary Pavilion amounted to Rs. 10,000/- the actual cost reached a figure of slightly over Rs. 11,500/-. The balance of the cost of erection of the Pavilion was met from the General Fund raised for the centenary functions.

#### KRISHNAGAR COLLEGE

| Name of donor                              |          |               | Amou     | nt of doi<br>(in Rupe |       |
|--------------------------------------------|----------|---------------|----------|-----------------------|-------|
| Khan Saheb M. H. Rashid                    |          |               |          |                       | 100   |
| Chaudhuri Bahadur Ali                      |          |               |          |                       | 100   |
| Mr. F. Bari Chaudhuri                      |          |               |          |                       | 100   |
| " Md. A. Hossain                           |          |               |          |                       | 100   |
| " Md. K. Mandal                            |          |               |          |                       | 100   |
| " Md. Daluruddin                           |          |               |          |                       | 100   |
| Hazi Reajuddin Ahmad                       |          |               |          |                       | 100   |
| Dr. Dilwar Hossain                         |          |               |          |                       | 50    |
| Mrs. Manorama Mukherji                     |          |               |          |                       | 50    |
| Mr. Justice B. K. Mukherji                 |          |               | • •      |                       | 50    |
| " Maliram Agarwalla                        |          |               |          |                       | 50    |
| " Harakali Das                             |          |               |          |                       | 50    |
| " Gokul Chandra Dutt                       |          |               |          |                       | 50    |
| " Ramjiban Banerji                         |          |               |          |                       | 50    |
| Factory Staff (Darsana Sugar               |          |               |          |                       | 45    |
| Messrs. Atalbehari De and Sa               |          |               |          |                       | 44    |
| 3 / TT 1 ' A 11                            |          |               |          |                       | 40    |
| " Jagannath Agarwalla                      | • •      | • •           |          |                       | 38    |
| Staff and students of Kurulg               | achi M   | E School      | • •      |                       | 38    |
| V. F. S. Aria, Gholdari, Jhan              |          |               | ehi (wit |                       | 50    |
| (collected through S. D                    | 0.0      | Chuadanga)    | ( 1, 10  |                       | 27-12 |
| Mr. S. N. Guha Roy I.C.S.                  | . 0., 0  | on dadanga )  |          | • •                   | 2, 12 |
| (Ex-President, College C                   | Poverni  | ng Rody)      |          |                       | 25    |
| Mr. Nandalal Bhattacharyya                 |          | ing Dody)     | • •      | • •                   | ~     |
| (Member, College Gover                     |          | Rody)         |          |                       | 25    |
| Mr. Mrinalkanti Majumdar                   | illing i | pógy)         | • •      |                       | 25    |
| " Haladhar Biswas                          |          | • •           | • •      | • •                   | 25    |
| Danalannaanna Dana                         |          | • •           | • •      | • •                   | 25    |
| " J. C. Maitra                             |          | • •           | • •      |                       | 25    |
| Wahitish Chandra Mult                      | nerii (( | Thaudanga)    | • •      |                       | 25    |
| Dr. R. G. Vidyanata                        | • •      | Jiiauuaiiga)  | • •      | • •                   | 25    |
| Rai Sahib S. P. Lahiri                     |          |               | • •      |                       | 20    |
| Mr. C. H. Lloyd (Member                    | r Colle  | ege Governing | r Body)  | • •                   | 20    |
| Mr. Surendra Nath Gupta                    | i, Com   | ge Governing  | g body)  | • •                   | 20    |
| A L J. J T . A.C                           |          | • •           |          | • •                   | 20    |
| " Malahul Hassain                          | • •      | <i>.</i>      | • •      | • •                   | 20    |
| " A. K. M. Shamshuz-Zoh                    |          | • •           | • •      | • •                   | 20    |
| " A. K. W. Shamshuz-Zon                    | ld       |               | • •      | ,                     | 20    |
| " Reazuddin Biswas                         |          | • •           | • •      | • •                   | 15    |
| " Hunaram Lakshminaray<br>Aswinikumar Nath | dli      | • •           | • •      | • •                   | 15    |
| Asworkaniai nain                           |          |               |          |                       |       |

| Name of donor              |          |            | Amou     | nt of dona<br>(in Rupe |                            |
|----------------------------|----------|------------|----------|------------------------|----------------------------|
| Mr. Harakrishna Sen        |          |            |          |                        | 15                         |
| " Narayan Chandra Bane     | rji (Ku  | ırulgachi) |          |                        | 15                         |
| " Balabhadra Agarwalla     |          |            |          |                        | 15                         |
| Rai R. C. Sen Bahadur      | <b>x</b> |            | • •      |                        | 15                         |
| Mr. Bimalkanti Majumdar    |          |            |          |                        | 15                         |
| " Kiranpati Roy            |          |            |          |                        | 15                         |
| " Kunjalal Agarwalla       |          |            |          | ,                      | 13                         |
| " Srish Chandra Saha       |          |            |          |                        | 12                         |
| " Prafulla Kumar Pal       | 4        |            |          |                        | 12                         |
| " Satischandra Saha        |          |            |          |                        | 12                         |
| Staff of Messrs Carew & Co |          |            | rupee or | ne each                |                            |
| (collected through S. D.   | . O., Cł | nuadanga)  |          |                        | 10-4                       |
| Beel Raisha Dhibar Samiti  |          |            |          |                        | 10                         |
| Khan Bahadur M. Shamsuz-   | Zoha     |            |          |                        |                            |
| (Member, College Gove      | rning E  | Body)      |          |                        | 10                         |
| Mr. Amalkanti Majumdar     |          |            |          |                        | 10                         |
| " Shyamaprasad Chatterji   |          |            |          |                        | 10                         |
| " Aswinikumar Saha         |          |            |          |                        | 10                         |
| " Manmathanath Biswas      |          |            |          |                        | 10                         |
| " Moksed Ali               |          |            |          |                        | 10                         |
| " Abdul Kasem              |          |            |          | • •                    | 10                         |
| " Dhirendranath Saha       |          |            |          |                        | 10                         |
| " Tustopada Mandal         |          |            |          |                        | 10                         |
| " Meseruddin Biswas        |          |            |          |                        | 10                         |
| " Ahod Ali Biswas          |          |            |          |                        | 10                         |
| " Gajendranath Chaudhui    | ri       | • •        |          |                        | 10                         |
| " Ramchandra Saha          |          |            |          |                        | 8                          |
| " Radhikanath Dutt         |          |            |          |                        | 8                          |
| " Khosjan Ali              |          |            |          |                        | 8                          |
| " M. N. Kundu              |          |            |          |                        | 8                          |
| " Dwarkadas Agarwalla      |          |            |          |                        | 6                          |
| " Durgapada Dutt           |          |            |          |                        | 5<br>5                     |
| " Bistupada Das            |          |            |          |                        | 5                          |
| " Yakub Ali                |          |            |          |                        | 5                          |
| " Serajuddin               |          |            |          |                        | 5<br>5<br>5<br>5<br>5<br>5 |
| " Rabindranath Bagchi      |          |            |          |                        | 5                          |
| " Nalinimohan Kundu        |          |            |          |                        | 5                          |
| " Durgapada Dutt           |          |            |          |                        | 5                          |
| " Bistopada Das            |          |            | • •      |                        |                            |
| Chandrabhushan Kundi       | 1        |            |          |                        | 5                          |

| Name of donor            |     | Amount of donation (in Rupees) |       |     |                                      |
|--------------------------|-----|--------------------------------|-------|-----|--------------------------------------|
| Mr. Kalimuddin Biswas    |     |                                |       |     | 5                                    |
| " Elahi Baksh            |     |                                |       |     | 5                                    |
| " K. D. Chatterji        |     |                                |       |     | 5                                    |
| " Manindranath Biswas    |     | <b>'</b>                       | . •   |     | 5                                    |
| " Jaminimohan Majumdar   |     |                                |       |     | 5<br>5<br>5<br>5<br>5<br>5           |
| " Birnarayan Sinha Roy   |     |                                | • •   |     | 5                                    |
| " Manaskumar Ganguli     |     |                                |       |     |                                      |
| Mrs. Malatimala Devi     |     |                                |       |     | 5                                    |
| Mr. Nirmal Chandra Sinha |     |                                |       |     | 4-4                                  |
| " M. M. Majumdar         |     |                                |       |     | 3                                    |
| " G. C. Banerji          |     |                                |       |     | 3                                    |
| " Renupada Banerji       | • • |                                |       |     | 3<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2<br>2 |
| " Brahmpada Banerji      |     |                                | • •   |     | 2                                    |
| Dr. A. C. Biswas         |     |                                |       |     | 2                                    |
| Rai Sahib C. L. Mustafi  |     |                                |       |     | 2                                    |
| Dr. D. Sen Gupta         |     |                                | • •   |     | 2                                    |
| Mr. S. K. Roy            |     | • •                            | • •   |     | 2                                    |
| " N. B. Biswas           |     |                                | • •   |     | 2                                    |
| " N. N. Chakravarti      |     | • •                            | • •   |     | 2                                    |
| " Maneswar Singh         |     |                                |       |     | 2                                    |
| " Wasuddin Mia           |     |                                | • •   |     | 1                                    |
| "Balai Majumdar          |     |                                |       |     | 1                                    |
| "Birendranath Ganguli    |     |                                | • •   |     | 1                                    |
| " N. C. Roy              |     | • •                            | • •   | • • | 1                                    |
| " H. K. Maitra           |     |                                |       |     | 1                                    |
| " S. C. Saha             | • • |                                |       |     | 1                                    |
| " S. N. Ghosh (1)        |     |                                | • •   | • • | 1                                    |
| " S. N. Ghosh (2)        |     |                                | • •   |     | 1                                    |
| " T. L. Raychoudhuri     |     |                                |       | • • | 1                                    |
| " D. N. Biswas           | • • |                                | • •   |     | 1                                    |
| " R. C. Ganguli          |     | • •                            | • •   |     | 1                                    |
| " Estazuddin Ahmad       |     | • •                            | • •   | • • | 1                                    |
| " P. N. Chakravarti      | • • | • •                            |       | • • | 1                                    |
| S. N. Chalresyarti       | • • | • •                            |       | • • | 1                                    |
| C D Diarras              | • • | ٠٠,                            | . • • | • • | 1                                    |
| D C Dow                  | • • | • •                            | • •   | • • | 1<br>1                               |
| C V Diorron              | • • | • •                            | • •   | • • |                                      |
| "IV Ahmad                | • • | • •                            | • •   | • • | 1                                    |
| D. Monno                 | • • | • •                            | • • • | • • | 1                                    |
| " P. Manna               | • • |                                | • •   | • • | 1                                    |

| Name of donor                       |              |           | of donation<br>Rupees) |
|-------------------------------------|--------------|-----------|------------------------|
| Mr. U. N. Biswas                    |              | •         | . 1                    |
| " S. K. Sinha Roy                   |              |           | . 1                    |
| " Rampada Biswas                    |              |           | . 1                    |
| " Sanjiban Roy                      |              |           | . 1                    |
| " A. K. Maitra                      |              |           | . 1                    |
| " G. M. Biswas                      |              |           | . 1                    |
| " S. R. Banerji                     |              |           | . 1                    |
| Total amount of donations from frie | nds and well | l-wishers | Rs. 6267-4             |
| (b) By Old                          | l Students   |           |                        |
| Mr. Prafulla Kumar Bhattachar       | yya          |           | . 101                  |
| " Kalikumar Roy                     |              |           | 100                    |
| " Kalikinkar Basu and Kalipi        | rosad Basu   |           | . 100                  |
| D N D OI 1                          |              |           | . 100                  |
| Rai Sahib Ishan Dakshy              |              |           | . 100                  |
| Rai Dwijadas Majumdar Bahad         | lur          |           | . 50                   |
| Mr. Justice S. K. Das, i.c.s.       |              |           | . 50                   |
| " R. K. Mitra, i.c.s.               |              |           | . 50                   |
| " Tapogapal Mukherji                |              |           | . 25-4                 |
| Rai Nikhilnath Roy Bahadür          |              |           | . 25                   |
| Dr. P. C. Bagchi                    |              |           | . 25                   |
| Mr. B. K. Lahiri                    |              |           | . 25                   |
| " N. Basak                          |              |           | . 20                   |
| " Manoranjan Biswas                 |              |           | . 20                   |
| " Sarbaranjan Pal Choudhuri         |              |           | . 17                   |
| " Bibhutibhushan Pal Choudl         |              |           | 17                     |
| " Samirendranath Sinha Roy          |              |           | . 17                   |
| " Jnanendra Nath Mukherji           |              |           | 15                     |
| Rai Prangopal Mukherji Bahad        | lur          |           | . 15                   |
| Mr. H. K. Basu                      |              |           | . 15                   |
| " Biman Behari Sarkar               | • •          | •         | 15                     |
| " Sudhir Ranjan Ghosh               |              |           | 15                     |
| " Bhabesh Chandra Roy               |              |           | 15                     |
| " Narayan Chandra Chakrav           | artı .       |           | 10                     |
| " Gobindagopal Mukherji             | •            |           | 10                     |
| " Chandidas Majumdar                |              |           | . 10                   |
| " N. K. Banerji                     |              | •         | 10                     |
| " R. K. Banerji                     |              | •         | 10                     |
| " Kshirod Chandra Sen Gup           | ota .        | . *       | 10                     |
| Bhupendra Nath Sarkar               |              |           | 10                     |

| Name of donor                  |                                         | Amount of |                           |
|--------------------------------|-----------------------------------------|-----------|---------------------------|
| Rai Sahib S. C. Biswas         |                                         | (in Rug   |                           |
|                                |                                         | • •       | 10                        |
| Dr. N. B. P. Biswas            | • • •                                   | • •       | 10                        |
| Mrs. Asoka Bhowmik             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |           | 10                        |
| Mr. Jyotsna Mohan Roy          | •                                       | • •       | 10                        |
| Mr. Sunit Kumar Indra          |                                         |           | 10                        |
| " Rebatiraman De               |                                         |           | 10                        |
| " Priyatosh Bagchi             |                                         |           | 10                        |
| " Saurindra Kumar Mitra .      |                                         |           | 10                        |
| " Jatindra Nath Sikdar         |                                         |           | 10                        |
| " P. R. Basu                   |                                         |           | 10                        |
| " Phanindra Nath Mitra         |                                         |           | 10                        |
| " Kshitish Chandra Mukherji    | (Krishnagar                             | )         | 10                        |
| " Niharranjan Biswas           |                                         |           | 10                        |
| " Manindra Kumar Bose          |                                         |           | 10                        |
| " Ajit Kumar Dutt              |                                         | ٠.        | 10                        |
| " Taraknath Paul Choudhuri     |                                         |           | 10                        |
| " Satijiban Chatterji          |                                         |           | 10                        |
| Ashutosh Dutt                  | •                                       |           | 10                        |
| " Mohit Kumar Chatterjee       |                                         |           | 10                        |
| Bierranath Roy                 |                                         |           | 5                         |
| Manaranian Maiumdar            |                                         | • •       | 5                         |
| Karanamar Bhattacharya         |                                         | • •       | 5                         |
| Tarasankar Mukherii            |                                         |           | <b>5</b>                  |
| Rai Sahib Krishna Pada Banerje | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | • •       | 5                         |
| Mr. Muzaffar Hossain           |                                         | • •       | <u> </u>                  |
| V V Dromonile                  | • •                                     |           | 5                         |
| **                             | ••                                      |           | 5                         |
| " Amulya Kumar Gupta           |                                         |           | ر<br>ح                    |
| " Lalit Kumar Chatterji        |                                         |           | ,                         |
| " Satyendra Nath Sanyal        | • •                                     | • •       | 7                         |
| " Nripendranath Sanyal         |                                         | • •       | . 2                       |
| " Anil Kumar Pathak            |                                         |           | 2                         |
| " Keshab Chandra Chakravar     | t1                                      | vA        | 2                         |
| " Bimalendu Dhar               |                                         |           | 2                         |
| " Nityahari Bhattacharyya      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |           | 5                         |
| " Nagendra Nath Pal            |                                         |           | 5                         |
| Dr. Prafulla Chandra Banerji   |                                         |           | 5555555555555 <b>5555</b> |
| Mr. Ramesh Chandra Bhattacha   | rya                                     |           | 5                         |
| " Samirnath Pal Choudhuri      | • •                                     |           | 5                         |
| " Nirmal Chandra Dutta         |                                         |           | 5                         |
| Balai Chandra Chatterii        |                                         |           | 5                         |

| Name of donor                                                                                                                                                        |                                           | ount of do     |                     |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------|---------------------|--|
| Mir Ashraf Ali                                                                                                                                                       |                                           |                | 5                   |  |
| Mr. Ajit Kumar Pal Choudhuri                                                                                                                                         |                                           |                |                     |  |
| Suchil Kumar Chakravarti                                                                                                                                             |                                           |                | 5                   |  |
| Ivotibhuchan Chatterii                                                                                                                                               | • •                                       | • •            | 5                   |  |
| Sunilranian Pal Choudhuri                                                                                                                                            |                                           |                | 5                   |  |
| Panchanan Rhattacharva                                                                                                                                               | • •                                       | • •            | 5                   |  |
| Surendranaravan Choch                                                                                                                                                |                                           |                | . 5                 |  |
| Dhirendranath Pal Chaudhuri                                                                                                                                          |                                           | • •            | 5                   |  |
| Surendranath Sarkar                                                                                                                                                  |                                           | • •            | 5                   |  |
| " V P Sanyal                                                                                                                                                         |                                           | • •            | 4                   |  |
| N Rangrii                                                                                                                                                            |                                           | • •            | 3                   |  |
| Umanada Mulchanii                                                                                                                                                    | • •                                       | -              | 2                   |  |
| Mrs. Chitralekha Das Gupta                                                                                                                                           |                                           | • •            | 2                   |  |
| Mr. Haricharan Banerji                                                                                                                                               |                                           | • •            | 5555555432222222222 |  |
| Currel Luman Mita                                                                                                                                                    | • •                                       | • •            | 2                   |  |
| Amira Vumar Chaudhuri                                                                                                                                                | • •                                       | • •            | 2                   |  |
| Dilin Kumar Chaudhuri                                                                                                                                                | • •                                       | • •            | 2                   |  |
| During Noth Chatteries                                                                                                                                               |                                           | • •            | 2                   |  |
| Catron dua Nath Chattanian                                                                                                                                           | • •                                       | • •            | 2                   |  |
| " Jnan Chandra Mukherji                                                                                                                                              |                                           |                | 1                   |  |
| Total amount of donations by Old Studen                                                                                                                              |                                           | Rs. 13         | 366-4               |  |
| Abstracts of Donations mentioned above                                                                                                                               | e :                                       |                |                     |  |
| A. Donations earmarked by the dono<br>and others) for creating endowment<br>ships, stipends, prizes and medals                                                       | ents for sc                               |                | 0 0                 |  |
| B. Donations earmarked by the Gove<br>creating D. L. Richardson Stipend<br>contributions paid by the form<br>members of the College Staff and<br>the Centenary Year) | d (mainly<br>er and p<br>l the stude      | from<br>resent | 8 0                 |  |
| C. Donations earmarked by the Gove<br>construction of the Centenary Pave<br>the Students Health Welfare Fun<br>Room Library Fund and for Pu<br>Commemoration Volume  | ilion, creat<br>d and Cou<br>oblication o | ion of<br>nmon | 0.0                 |  |
| 18                                                                                                                                                                   | 1                                         | 4 197 30       | <b>J J</b> ,        |  |
| A 0                                                                                                                                                                  |                                           |                |                     |  |

Amount of donation (in Rupees)

- D. Unearmarked donations to the General Fund for various functions and purposes in connection with the Centenary Celebrations—
  - (a) paid by Friends and Well-wishers Rs. 6,267 4 0
  - (b) paid by Old Students

Rs. 1,366 4 0

Grand Total of donations of all types Rs. 87,600/-

A. M. Nasiruddin, President Governing Body Krishnagar College J. M. Sen, Vice-President & Secretary Governing Body, and Principal Krishnagar College.

S. N. Roy,
Vice Principal, Krishnagar College
and
Treasurer, Centenary Celebrations Fund.

#### A SHORT ACCOUNT OF THE KRISHNAGAR COLLEGE

BASED ON THE HISTORY OF THE COLLEGE COMPLIED BY PROFESSOR T. N. TALUKDAR

#### 1846-1856

Krishnagar College was founded with the sanction of Lord Hardinge, Governor-General of India, and formally opened on the 1st January 1846 with the object of providing the means of a liberal education for the inhabitants of Nadia and neighbouring districts. It was to be opened to all irrespective of religion or caste. Twenty scholarships, eight senior and twelve junior, on the results of a general examination were to be attached to the institution. The first Principal of the College was Captain D. L. Richardson, a renowed Shakesperian Scholar, who formally took over charge on the 28th November 1845. The School and the College were then one institution and the first combined staff of the institution was the Principal, three European masters (Messrs. Bradbury, Beatson and Beanland) and ten Indian teachers of whom the two most illustrious were Pandit Madan Mohan Tarkalankar and Babu Ram Tanu Lahiri. The college including the school department began its career with a total roll strength of 246 boys, out of which the college department had only eight at the end of 1846. In 1849-50, the two college classes had a roll strength of 19 students in each class and all the boys of the senior college class except two, sat for the Senior Scholarship Examination in 1849, in which one of the College students, Umesh Dutt, topped the list of all Senior Scholars of Bengal. The highest test for the school branch which had eight classes was the Junior Scholarship Examination. Promotions in school in these early years were rather strict as thirteen out of twenty six were detained in the highest class in 1849. On the 22nd June 1848 the Council of Education took over the general control of the College from the Local committee which the Council retained till its functions devolved on the Director of Public Instruction, Bengal in January, 1855.

Under Mr. Rochfort who was Principal from December 1846 to December 1855, the College (including the school department) made good progress. The roll strength of the two departments (college and school) went up to 258 at the end of 1847 with two Muhammadan and two Christian students. The examinations were strictly conducted and Maharaja Srish Chandra Roy himself took a personal interest and

examined most of the classes in Bengali in their annual test. The influence of enlightened teachers like Babu Ram Tanu Lahiri made them progressive in outlook and when the subject of remarrige of Hindu widow became a public issue in Bengal, the students took a solemn oath at a stormy meeting in the College to fight on behalf of the widows of the country. On the 20th February 1849 three distinguished members of the Council of Education including the Honourable Mr. D. Bethune, paid a visit to the College on the Annual Prize-day. On this occasion Mr. Bethune gave a stirring address to the students and exhorted them not only to educate themselves but to become disseminators of knowledge and learning among the people. On another occasion he appealed to the public of Nadia to take up the cause of education of women and give them their legitimate place in society.

#### 1856-1875

Krishnagar College remained in a rented house on the site of the present Krishnagar Post Office from January 1846 until May 1856, when the present beautiful mansion with its extensive grounds was built to accommodate the College at a cost of Rs. 66,876 of which Rs. 17000 was raised by public donations. Greater portions (viz. two thirds) of the grounds of the College extending over one hundred bighas were the free gift of Maharaja Srish Chandra Roy of Nadia and Maharani Swarnamayi of Kasimbazar. The new building was not actually occupied for use of the College till the 1st June 1856. The College compound was completely enclosed with four handsome gateways at the chief entrances in 1860. In course of the century, the building suffered great damage first by a cyclone in October 1864 and again by the great earthquake of 1897. Three of the old gateways still remain in their original positions. The College came to have a new Principal Mr. R. Lodge who succeded Mr. Rochfort at the end of 1855. Within ten years it was reorganised. The Entrance and F. A. Examinations of the Calcutta University (founded in 1857) were now substituted for the old Junior and Senior Scholarship Examinations as final Tests for Krishnagar College students. The B. A. and the Law classes were started in 1865 with an increased staff and roll strength. The M.A. Course was taught in 1870 and the Survey Department was opened in August 1872. A year later, Chemistry was introduced as a compulsory Science subject in First Arts.

Krishnagar College sent up thirteen candidates for the University F.A. Examination in 1862 and five for B.A. in 1867. Out of these nine

were successful in F.A. and the two successful graduates—the first graduates of the College—were Sreejut Jadu Nath Mukherjee and Jadu Nath Bhattacharyya. In 1872 seven students took the B.L. Examination out of whom six were successful. The well-known Scientist of Bengal—discoverer of the iron ores in the area near about Jamshedpur Tata Works—the late Mr. P. N. Bose, occupied the fifth place in order of merit in F. A. from this College in 1874. The roll strength of the College proper went up from 61 in 1864 to 127 in 1870 of which a large number were sons of landowners.

The College passed through a period of crisis towards the end of the period. In the sixties the outbreak of epidemics and Malaria told severely on the College roll strength and Krishnagar which was a sanitarium in the fifties came to be a dreaded station for its unhealthiness. In 1871 the abolition of the B.A. classes and reduction of the College to a second-grade status cast a gloom over the institution but three years later when Sir Richard Temple, the Lieutenant Governor, paid a visit to the College, the B.A. classes were restored on certain conditions and Krishnagar College again became a First Grade institution. The College Endowment Fund raised by the Nadia public as a condition for the restoration of the College to its First Grade status exceeded the sum of Rs. 40,000/- invested in Government Securities in 1878.

#### 1875-1905

The College thus began the next phase of its career with bright hopes about its future. Under a Principal like Sir Roper Lethbridge—a great scholar with double Honours in Classics and Mathematics from Oxford and a man of lofty character—who served the College from 1874-1877, its progress was assured. The roll strength of the College was again on the rise and the College teaching staff was now raised to six including the Principal. Professors in this period had not only to combine in their teaching work at the College a curious assortment of subjects like History and Logic with Chemistry, Physics or Mathematics but some of them even had to assist in the teaching of English and Sanskrit in the higher classes of the school. The college course included both the Science and Arts groups and allowed even Honours in combined course in Chemistry and Physics. To meet the growing demands of Science the College Laboratory was built in 1880 for Physics and Chemistry and again extended in 1904. The University results of the students of the Krishnagar College were not satisfactory in this period with less than fifty per cent. pass in F.A., and barely twenty-five per cent. success in B.A. for a number of years between 1880 and 1904. Individual students like Messrs Lalit Kumar Banerjee who stood first in F.A., Satish Chandra Acharyya (late Principal of Sanskrit College) who stood second in Sanskrit in B.A. and the late Poet D. L. Roy who passed his F.A. with a scholarship enhanced the reputation of the College by their brilliant results at the University Examinations.

#### 1905-1925

With the reorganisation of the University of Calcutta pressure was brought upon every College to improve its standard of efficiency and on the basis of the recommendations, in 1907, of the Special Officer, Mr. Jackson, Krishnagar College like other Government colleges was overhauled. The collegiate school was permanently separated from the College in January 1908. The M.A. and B.L. classes were abolished. Affiliations for I.Sc. and B.Sc. examinations were obtained. Tutorial classes were introduced. In 1918 the College obtained new affiliations in English and Mathematics Honours, and in Economics and Philosophy Pass Courses. The staff was strengthened and by 1922 it consisted of twenty teachers and the games master, as compared with the low figure of eight members only in 1908. A number of distinguished Principals served the College in this period and under men like Rai Bahadur Ivoti Bhusan Bhaduri (1898-1906) and Messrs. Satish Chandra De (1909-1916) and R. N. Gilchrist (1916-21) the progress and good name of the College were maintained. There were two important administrative changes in 1908-1909 in the College, viz., the appointment of a Governing Body with the District Judge as Ex-officio President and starting of a College Staff Council. The first non-official member of the Governing Body was the Maharaja of Nadia who was appointed in July 1916. The condition of the Library and the laboratories was greatly improved. New Trust Funds like the Debendra Nath Singh Roy Fund for three studentships were created in 1916 and the Students' Aid Fund was started two years later with a compulsory levy of one anna per student with his monthly College fee in 1929.

The new life of the College was reflected in the Students' Common Room founded in 1905 and in the College Union which began its carreer as a part of the Common Room activities and came to be fully reorgaised with elected office-bearers of the students in charge of various sections—Social, Athletic, Study Circle and Common Room—in 1937. The students showed their usual interest in social and literary activities.

The College Magazine was first started in 1908 in a manuscript form under the name of Life and Light and came to be first printed as The College Magazine in July 1915. The College discipline was greatly undermined by the Non-Co-operation Movement of 1921 when the College had to be closed down for nearly a month. Despite these troubles, Principal Egerton Smith reaffirmed the usefulness of the College for Nadia in his official report in 1922.

#### 1925-1945

The last twenty years witnessed many changes in the appearance and inner life of Krishnagar College. The College Hindu Hostel, opened in June 1876 with twenty boarders came to occupy its present building in 1927. The Muhammadan Hostel, first started in July 1915 with only four boarders and now known as The Anderson Moslem Hostel, situated within the College premises was formally opened by Sir Azizul Haque in July 1936. The main roads leading to the College were macadamised and the buildings fitted with electricity, in 1938. Some extension to the Main Building of the College was also made during 1938-40. Co-education which was started by Principal R. N. Sen as an experiment in 1932, with only one girl student has come to stay in the College with the gradual rise in the number of girl students from one in 1932 to forty six in 1945. The total roll strength of the College was about 300 during 1936-37 and is now (i.e. in 1945-46) more than 450, with 90 Moslem students, and a teaching staff of twenty eight. Under Principal I. M. Sen, who has been the head of the institution since 1937, the College has improved in many directions and has had new affiliations in a number of subjects-Civics in I.A., Arabic in I.A. and B.A. Pass Course; Pass and Honours in Bengali; and Honours in Economics. Additional sections have been opened in B.Sc. Pass Course in Physics and Chemistry. One of the important services rendered to the College by Principal J. M. Sen has been the creation of more than thirty-two endowments for award of scholarships, stipends, prizes and medals, and for other beneficial activities like the Students' Health Welfare Work, Students' Common Room Library, etc. With the sanction of the Governing Body of the College to commemorate the Centenary Celebration to be held during 1946, he has done most of these things from funds raised mainly by his own efforts from a few friends, some well-wishers and a number of old students, and through the President's efforts from several well-wishers of the college. Principal Sen has also sponsored the scheme for the construction of the beautiful pavilion on the College grounds in connection with the Centenary celebrations and has seen to its final execution and making over to Government for its future maintenance by the C and W Department. During Mr. Sen's administration of the college there has also been a large increase in the number of Government scholarships and stipends besides special stipends for girl students. The normal life of the College was upset more than once by political agitation. But on the whole, the College has maintained its progress and developed its corporate life. The Annual College Sports, the Annual College Dramatic performance, the Old Students' Reunion with its crowded programme of amusements and matches and the many activities of the College Union have all enriched the corporate life of the institution. Finally, the celebration of the College Centenary on the 14th January 1946, is a befitting end to a century of progress for Krishnagar College. The labour of many teachers and public men of Nadia has gone into the making of the institution. May their example of unselfish service ever inspire the youths of Krishnagar in years to come and make them worthy of their rich heritage.

## THE COURT OF RAJA KRISHNA CHANDRA OF KRISHNAGAR:

A CENTRE OF CULTURE IN 18TH CENTURY BENGAL.

### By SUNITI KUMAR CHATTERJI

Professor, Calcutta University.

Krishnagar, or, to give the full and correct form of the name, Krishna-nagar, is now one of the most important district towns of Bengal, and, like Burdwan, Bishnupur, Navadwip or Nadiya, Berhampore, Murshidabad, Dacca, Maldah, Koch Bihar, Sylhet and Udaypur in Tripura, it has its distinctive place in the history of Bengal. Krishnagar is situated in a tract which may be called both the heart and brain of Bengal. It is situated in the middle of the very fertile area of lower Bengal watered by the Jalangi and the Bhagirathi, which was, before malaria and other epidemic diseases made their appearance through change in the natural drainage of the country, a land flowing with milk and honey. European travellers in the 18th century have borne eloquent testimony to the beauty and fertility of the country in which Krishnagar is situated. Within easy reach of Krishnagar are other spots which have made notable contribution in the enrichment of the intellectual, the emotional, the material and the spiritual aspects of Bengal's civilisation-Navadwip or the city of Nadiya, Ula or Birnagar, and Santipur. With some distinctive arts and crafts, with its traditions of scholarship, with a special and characteristic style of architecture in a number of temples in the locality, Krishnagar and the area round about form a veritable centre of art. At the present day, the clay-modelling of the potters of Krishnagar is famous not only in India but wherever these things are known, for its high artistic quality—the little terra-cotta figures giving exquisite studies in the genre of Bengali types in the different strata of society, besides figures of gods and goddesses in the conventional late Bengali style, are quite distinctive. The cotton weaves of Santipur—saris and dhotis,—are a pride of this tract and of Bengal. The temples, e.g. at Santipur and Ula and other places, form also a very fine expression of the piety and the artistic sense of late medieval Bengal as revealed in architecture. Herds of cattle form, or used to form, an important economic asset of this area, and as cattle are raised in India primarily for milk, the milk products of Krishnagar in the shape of certain well-known sweets like sar-puriya and sar-bhaja and panitoa have made the city famous all over Bengal.

And for the last few generations—the tradition goes back to the days of Sri Chaitanya himself during the first half of the 16th century—the accent of Krishnagar, Nadiya (Navadwip) and Santipur has been recognised as setting the most elegant standard for the Bengali language, thanks to the number and eminence of the Bengali writers who flourished here during the last few centuries, and to the importance and influence of the kirttan singers and yatra-walas—singers of Vaishnava religious lyrics and performers of religious dramas—who moved all over Bengal and one of whose important centres was the district of Nadiya.

Krishnagar's importance as a city, and a culture city of great significance, in the life of Bengal, however, dates only from the begining of the 18th century. Before the city of Krishnagar was on the map, its site was the seat of a small village called Reui (? Rekhavati ? Revati) which was inhabited mostly by people of the gowala or cowherd caste. Reui began to develop as a city when the Nadiya Raj Family moved there from Matiyari near Banpur to the north-east of Krishnagar, when Raghava, the grandson of Bhavananda Majumdar, the founder of the family, was the head of the house. Bhavananda Majumdar was a contemporary of Akbar and Jahangir, and he was a landlord of Anduliya on the east of the Gangini or Jalangi river, in Pargana Bagwan, a village to the north of Krishnagar. Bhavananda was the son of Ram Samaddar, or Shumar-dar, a revenue officer under the Moguls, and he obtained the coveted post of Qanun-go (lit. 'Lawdeclarer, Dempster') for his district. The assistance rendered by him to the Moguls under Raja Man Singh who led an expedition against the independant chiefs of East Bengal who were resisting Mogul aggression in 1605 led to his obtaining high favour from the imperial court, with the title of Raja and the paraphernalia of a feudatory chief (a robe of honour, a dagger, a gong to indicate the hours, kettledrums and banners). Bhavananda's line upto Krishna Chandra was as follows: (1) Bhavananda, (2) his son Gopala, (3) Gopala's son Raghava, (4) Raghava's son Rudra Raya, (5) Rudra Raya's youngest son Rama-krishna, (6) Rama-krishna's elder brother Rama-jivana, (7) Rama-jivana's son Raghu-rama, and (8) Raghu-rama's son Krishna Chandra Raya, whose name has become intimately associated with Krishnagar as the real founder of its glory.

Reui was first settled in by Raghava, who fortified the place by digging a ditch and building a rampart all round, which are still known as Shahar-Panar Garh or 'the City-Protecting Fort.' The name Krishnanagar was given to Reui by Raja Rudra Raya: tradition has it that it

was due to the predominance of the gowalas in the village, who used to celebrate an annual festival in honour of Sri Krishna with great éclat. Raja Rudra Raya managed to extend his state, and to make it a very powerful zemindary paying 20 lacs of rupees as annual revenue to the Mogul government. Rudra Rayas' son Raghu-rama was distinguished as a great archer and a fighter. The house of Nadiya sided with Murshid Quli Khan and with the semi-independent Nawab Nazims of Bengal, and its power and prestige increased with the passing of decades. The days of the greatest glory for the Nadiya house and for Krishna-nagar were when Raja Krishna Chandra Raya, who joined Robert Clive and the Englishmen and the Indian conspirators against the unpopular and unfortunate Nawab Sirajuddaulah, was the ruler of the state. The boundaries of the Nadiya raj, according to Bharata Chandra, the court-poet of Raja Krishna Chandra, were Murshidabad in the north, the Bhagirathi in the west, Gangasagar island in the south and Dhuliyapur beyond the Padma in the east. Further accession of power and privilege was obtained when the English became established in Bengal after the battle of Plassey in 1757.

Raja Krishna Chandra of Nadiya was exceedingly fortunate in one thing—he had the greatest poet of Bengal of his century as one of his entourage. Bharata Chandra Raya, who was given the sobriquet of Gunakara or 'a Mine of Talents' by his royal patron, lived for only 48 years, from 1712 to 1760, and his great work the Annada-Mangala or Kalika-Mangala Kavya was composed in 1752 A.D. while he was attached to the court of Krishna Chandra. We need not enter into story of the career and an appraisement of the poetic eminence of Bharata Chandra: they are sufficiently well-known. It is enough to say that Bharata Chandra, who has been sometimes described as the Alexander Pope of Bengal, was unquestionably the most cultivated poet of pre-British Bengal, whose polished diction and power of expression made him the most popular poet of Bengal who wrote before the advent of the modern outlook in Bengali literature through contact with the English. His popularity is attested in two ways: by the large number of lines from his writings which have passed current among Bengali speakers with the force of proverbs—like Shakespeare in English, Bharata Chandra's lines in Bengali are most commonly quoted; and by the large number of imitators who made more or less successful attempts to emulate his language and his manner. His Annada-Mangala is a quasi-religious, quasi-romantic narrative poem in the usual style of the middle Bengali narrative poems known as the Mangala-Kavyas. It has three episodes or sections. The first narrates a number of legends connected with Siva and Parvati, and the advent

of Parvati as Annapurna on earth as a deity specially favouring a human personality-first it was a very poor man of humble origin named Hari Hoda, and then it was Bhavananda Majumdar, the founder of the Nadiya house. The second section gives the romantic tale of Vidva and Sundara, based on the Sanskrit story of the Caura-pancasika. It is here in this erotic story of exquisite polish (if at times of doubtful taste, from the modern point of view) that we see Bharata Chandra at his best. The third section describes the Mogul general Raja Man Singh's expedition against Raja Pratapaditya of Jessore, who, according to Bharata Chandra, declared his independence and defied the Great Mogul. With the breaking of the rainy season, Man Singh's army was in sore distress, but Bhavananda came to the rescue with supplies, and in this way did a great service to the Mogul cause which was gratefully remembered. The third section describes also the fight of Pratapaditya with the Mogul forces and his defeat and capture, and the return of Raja Man Singh to Delhi, taking with him Bhavananda Majumdar to be presented before Emperor Jahangir. As in other parts of the story, the poet here too has drawn upon his imagination more than upon sober history: he has made Raja Man Singh and his prote'ge' both make a grand tour of India from Bengal to Orissa (Puri) and South India (Rameswara) and then through the Maratha country and Gujarat to Delhi, which Bharata Chandra thought was the capital of Jahangir. Bhavananda's adventures in Delhi are then narrated, and finally he is sent back to his estate in Bengal, with letters patent from the emperor confirming him in his possessions and his position.

The poem is bad or wrong history from the factual point, but it is a very truthful and authoritative document of Bengali life and culture in its various aspects during the middle of the 18th century. No other poet of Bengal, barring Kavikankana Mukunda-rama Chakravarti, author of the Candi-mangala, who flourished during the fourth quarter of the 16th century, and to some extent Mukunda-rama's contemporary, Krishna-dasa Kaviraja, author of the Caitanya-caritamrita, has been able to give the atmosphere of his period with such fidelity. A study of the social and cultural conditions of 18th century Bengal will be incomplete without a full reference to Bharata Chandra: and it is indeed fortunate that he was connected with one of the chief actors in the political drama that was being enacted in Bengal in the middle of the 18th century, which had its *finale* in the establishment of an unscruplous and a mercenary business organisation as the governing power in Bengal, paving the way for the English conquest of the rest of India, with all the attendant miseries and the material and moral degradation that sat upon the Indian people for some two centuries. This

actor, whose political sagacity, so far as the good of his own people was concerned, was on the negative side (like all the other persons of his ilk who entered into an unholy pact with the English), was, neverthless, a man of culture as he was a man of affairs, and was both a devout worshipper of his gods and a sincere patron of poetry and letters; and his own personal prosperity did a great deal to enhance the prosperity of the city which was his seat. The range of life and experience for a Bengali aristocrat and for his well-educated court poet was not very extensive in the 18th century. The ideals set forth were on the one hand those of the village Brahman scholar, who pinned his faith to the world of the Puranas and of Hindu philosophy and the Hindu sciences—the culture-world of Sanskrit literature, with the Brahman insistence on plain living and high thinking: and on the other, they were those of the young bloods from Delhi, Rajput or Mogul, which was more cosmopolitan or international, more urban, more polished, and more foreign with its reliance on the exotic culture of Persia. An aristocrat like Raja Krishna Chandra of Nadiya lived, like many an "English educated" highly-placed Indian of the present day, a double life: on the outside, in certain contexts, it was an imitation of the Muslim-cum-Rajput court life of Agra or Delhi; and inside, it was the same oldfashioned way of living and thinking that characterised a secular Brahman of late medieval times. This is what we see from Bharata Chandra also.

A study of Bharata Chandra's description of the court of his patron Raja Krishna Chandra will give us an idea of this dual aspect of the cultural milieu of Krishnagar of some 200 years ago. On the one hand, Krishna Chandra was a rich and prosperous Brahman householder, a samaj-pati or accredited controller of the society in which he lived, in matters connected with marriage and caste usages; a pater familias who lived a patriachal life with his two wives and six sons (to all of whom he gave Sivite names showing his partiality for the Siva aspect of the Divinity—viz. Siva-chandra, Bhairava-chandra, Harachandra, Mahesa-chandra, Isana-chandra, and Sambhu-chandra), his three daughters and their husbands, besides his two sisters and their husbands and children and sons-in-law. It was not the custom for rich people to send away their daughters and sisters in marriage—they brought the husbands to live in the family. Bharata Chandra takes good care to mention and name all of them seriatim—he did not want to make any of them feel neglected, we can be sure. Bharata Chandra and his patron both belonged to Bengali Brahman families of the Radhi (Rarhi) class: and his account makes it clear that the three important surnames of Brahmans of this class, viz. Chatterji, Mukherji and Banerji (to give their current Anglicised forms), were not yet popular in the Sanskritised forms: Mukhopadhaya for the Anglisied Mukherji occurs only once in Bharata Chandra, while the native Bengali forms occur-Mukhati, thrice, Mukhajya, four times, and simple Mukha, once; and Cattopadhyaya and Vandyopadhyaya for Chatterji and Banerji were unknown, the forms used being Catta and Catuti, and Banruri and Banrujya. I have a suspician that these Sanskritised forms are very late—possibly Bharata Chandra's is the oldest use of one of them (Mukhopadhyaya). The common Middle Bengali forms Caturiya, Mukhurjya and Banrujya were Anglicised as Chatterji, Mukherji and Banerji (Chatterjea, Mukherjea, Banerjea) in the 18th century. The study of these surnames throws an interesting side-light into the tendency to make elegant Sanskritised form of vernacular names more and more popular, through a gradual leavening of Bengali thought with the Sanskrit idea which was fully (though not necessarily consciously) taken up by the more learned of our poets, like Bharata Chandra himself.

Krishna Chandra as a good Hindu of position had to maintain a host of poor relations in his establishment, a thing which was quite welcome to these worthies (some of whom have been mentioned by name by Bharata Chandra) while enchancing the prestige of a princely patron. But they were not made to feel the humilation of being hangers-on to a big man only because they were his relatives, near or distant, by birth or by marriage. This would not accord at all with the traditions of good families, where it was felt as a duty to look after impecunious or unemployed relatives, in a spirit of noblesse oblige. So Bharata Chandra in his not very long account of his patron's entourage mentions all his master's relations near and distant first, before proceeding to enumerate his paid prote'ge's and servants. And the range of service these people rendered him forms a sufficient commentary to the cultural and intellectual milieu of Krishnagar two hundred year ago.

Bharata Chandra mentions them in this order:

- (1) Gadadhar Tarkalankara, chief among Purana readers (Pathakendu).
- (2) Kalidasa Siddhanta, Sanskrit Pandit.
- (3) Kandarpa Siddhanta, Sanskrit Pandit.
- (4) Anukul Vachaspati, Astrologer (Pandit in Jyotisha or Astronomy), with other astrologers.
- (5) Govinda-rama, Chief Vaidya or Physician (in Ayurveda or the Ancient Indian System of Medicine).

- (6) Other Physicians—Govinda-rama's younger brother Jagannatha, and others.
- (7) Sankara and Taranga, two intimate attendants.
- (8) Hara-hita and Ram-bola, to personal attendants (anga-sanga).
- (9) Gopal Chakravarti, *Dewan Sohbati* or officer in charge of the assembly, was probably a sort of master of ceremonies in the court on formal occasions.
- (10) Madan Gopal Ray was the Bakhshi or 'Paymaster,' or Ray Bakhshi or Keeper of the Privy Purse.
- (11) Kinkar Lahiri was the Chief Writer or Secretary in Persian (Munshi): his brother Govinda Lahiri was also in the court, probably as his assistant.
- (12) There was the usual company of skilled vocal singers and players on instruments: Bisram Khan was the main Kaloat or Kalawant, specialist in North Indian classical music which had a great vogue in Bengal throughout the entire medieval period and which received a special impetus in the Mogul court under Akbar who had Tansen of Gwalior, the great composer, as his court-musician. Bisram Khan, for aught we know, might very well have been of the same community as Tansen himself-a member of the superficially Islamised Brahman community of musicians and singers from Gwalior. Most of the Bengal chiefs in the 17th and 18th centuries were great connoissieurs and supporters of Indian classical music as formulated in North India—the Dhrupad and Khyal styles of singing, for instance. We know that a centre of North Indian classical music was established at Bishnupur in West Bengal where a famous musician of the Tansen family settled about 1710 and started the Bishnupur school of music with its illustrious succession of eminent singers and instrumentalists. Particularly during the 18th century, Bengali Music was in this way linked up afresh with that of North India, and Bengal was made to share in the common North Indian or 'Hindusthani' tradition and style in music.

In the court troupe at Krishnagar was the Mridangi or player on the deep-toned pakhawaj drum, an inevitable accompaniment to the Dhrupad style of singing, whose name was Samaj Khel, who, from his name, appears to be a North Indian Muslim (Samad Khel?). Probably Bharata Chandra has payed a doubtful compliment to his looks by saying that he was like a Kinnara in appearance (Kinnar-akrti): the

- Kinnaras were the musicians of the Gods, but they had horses' heads.
- (13) The dance was also patronised in the court of Krishna Chandra, and the Chief or Court Exponent of the art was Sher Mahmud. He evidently practised—and taught—the North India style of dancing which is known as the Kathak or Kathak school. He was assisted by at least two others who had a regular job in the court in this line, Mohan and Khoshal (—Khush-hal) Chandra, who were Bengalis, in all likelihood.
- (14) Kartik was the Ghariyal, the man in charge of the water-clock. He had to be a very clever and attentive man. The word ghari, meaning originally the little brass pot of a noted measure with a hole at the bottom which would be placed in a big vessel of water and would fill and sink within a fixed period of time, is still in use in Bengali to mean a clock or watch (a pocket European watch was in our great-grand-fathers' days a jeb ghari or a tenk ghari, 'a little water-clock for the pocket or for the waist'); but the term Ghariyal has lost its old significance—it has now descended to the undignified status of slang, and means 'a very clever or acute person'.
- (15) There was a numerous band of Khanezad Chelas servants (and slaves?) who were 'born in the house.' These kept the royal palace always a crowded and a busy place.
- (16) In the Raja's armed forces, a Muslim—he might have been Bengali, or one from Upper India, Mahmud Jafar by name, was the chief (Sepahir Jamadar). He had evidently distinguished himself in the Orissa companign of Ali Wardi Khan, for it was said by Bharata Chandra that 'Jagannatha made a present of a robe of honour to him, cap-à-pie (sar-o-pa)', which probably is to be taken to mean that he was honoured in Puri when the Bengal army was before the temple of Jagannatha.
- (17) The Mogul Muzaffar Hosain, 'like unto Karna', was the ruler's incomparable master in the art of archery (tirer ostad nirupama). We should remember that Krishna Chandra's father distinguished himself as a clever archer, and it was probably at the instance of the father that the prince was given a good teacher in the art.
- (18) The trained troops in the Nadiya state were, as was the custom during Mogul times, paid or hired men from outside Bengal—Bhojpuris (or Baksariyas, as they were called in

Upper India—matchlock-men from Baksar or Buxar), who served as footmen, and Bundela Rajputs who were horsemen. There were hundreds of them in the employ of the Nadiya raj. Bharata Chandra names the more prominent among these seasoned fighters—they were generally much better disciplined than the numerous Bengali footmen—paiks and lathivals, who were hightly armed with rattan shields, javelins and lances, and the bow and arrows, and frequently with only the big stick. Swords with proper rhinoceros-hide shields, lances and matchlocks were the usual equipment of these Upper Indian mercenaries, who were generally Hindus of the most exalted castes-Brahmans and Kshatriyas, and occasionally of the less exalted groups also like Babhans, Ahirs or Gowalas and Kurmis; and usually they were faithful and reliable. Bharata Chandra mentions among them Pancham Singh Hazari ('officer in charge of a thousand') son of Indra Sen, Bhagawanta Singh very 'doughty in war' (ati yuddhe majabuta=mazbut) and Jograj Hazari. The tradition of having Bhojpuri footmen as trusted guards has continued to our day in the big Zemindar or landlord families in Bengal.

- (19) Raghunandan Mitra, a Kayastha, was the *Dewan* or Minister in charge of all the assets of the Raja (kulla-male Dewan): as his assistants he had his brothers Rama Chandra and Raghava.
- (20) The Brahman Nilkantha Raya, Banrujya (or Banerji) by surname, was the *Amin*, the officer in charge of land-records and boundaries. As his assistants he had two of his sons, Ramalochan and Rama-krishna.
- (21) The *Peshkar* or deputy or official assistant to the Dewan was Biswanatha Basu, and the Amin's *Peshkar* was Krishna Sena.
- (22) The man in charge of the royal stables with its array of elephants, horses and camels was the Habshi Imam Bakhsh. The Habshis or 'Abyssinians' were Negroes or African slaves who were brought to India in the wake of the Muslim rule, and in Bengal they were employed as palace-guards by some of the Muslim Sultans. As it always happens with Prætorian Guards of this class, they became turbulent, and in the pre-Mogul period they on one occasion even seized the control over the state. Subsequently they became merged into Muslim population of the province, although some of them retained their name, which was that of a brave and disciplined

body of fighters in Bengal. The Habshis in the rest of India were quite insignificant—some Muslim dignitary occasionally keeping a Habshi or Negro slave in his household. These Negro slaves were to some extent imported by the Portuguese in Goa, and at least one small Habshi ruling house established itself in the Bombay coast. (The word Habshi meant 'Abyssinian'—in fact, the word Abyssinia, as the modern name of the ancient Christian country, or of Ethiopia Æthiopia, is from the Arabic Habesh, meaning 'mixed'; the word came to be applied in India loosely to all black men from East Africa, whether Negroes or Somalis or Gallas, who were not of mixed Semitic and Hamitic origin like the true Abyssinians).

There were some other distinguished people in the court of Krishna Chandra who have not been mentioned by our poet: probably they came into prominence after the demise of our poet in 1760. There were a number of eminent Sanskrit scholars, and, above all, there was another great poet of Bengali, Ramaprasad Sen, the devotee of the Mother, who, however, was not in regular attendance at court. Elsewhere Bharata Chandra mentions Nilamani Dingasai, a singer of repute, who sang and chanted with his own troupe the entire poem *Annada-Mangal* before Raja Krishna Chandra and his court.

Then, again, Bharata Chandra has not mentioned the celebrated court jester (*Bhanr*, or *Bhand*) of Krishna Chandra, Gopal Nai or Gopal Napit, Gopal the Barber, who is popularly known as 'Gopal Bhand': he is always associated with the Krishnagar court, and his jests and *bons mots*, frequently at the expense of the Raja himself, and tales of his wit and humour are as popular in Bengal as are similar tales and jokes relating to Emperor Akbar and Raja Birbal in Northern India.

Bharata Chandra has some thing more to say about the dignity and honour of the master whom he celebrated in his poem. Raja Krishna Chandra was a Maharaja by an imperial firman or order, and he was a Mansabdar or Officer in the Mogul army. He was a Sahib Naubat, a prince with the right of playing military music consisting of kettledrums and pipes (naqqara and shahnai) wherever he would be residing, and he was trusted with the traditional Qanun-go-ship inherited by him from his ancestor Bhavananda. He had the right to have kangura or battlements in his palace, showing that his residence had the dignity or importance of a fortress; he had gongs to indicate the hours, he had his own banners and his music. He had received a full robe of honour from the Emperor, and had many of the priveleges

and appurtenances of a Sultan or independent sovereign, among which were the royal umbrella (chatra), the royal mace (danda), the embroidered heart-shaped sun-shade (arani), the yak-tails as fly-whisks (camar), the peacock-feather fan (mor-chal), the turban jewel of a particular shape (sar-pec), a morca (? right to have entrenchments round his place of residence), and a bright qalgi (a kind of turban jewellery).

All this gives a picture of the atmosphere of high state and culture in the Krishnagar court two centuries ago. And inspite of all the outward appurtenances and paraphernalia remaining Rajput and Mogul, as borrowings, frequently well-assimilated, from North India, the inner spirit of this old culture of Krishnagar was fundamentally of Bengal and of the village culture that characterised the province. Krishnagar, in fact, became urban and pan-Indian, without ceasing to be Bengali, and it remained broad-based on the life and ways of the Bengal village.

[N.B.—In connection with the Centenary Celebrations of the Krishnagar College a Sahitya Sammelan (Literary Conference) was held at the College Hall on the 19th and 20th January 1946. Professor Sunitikumar Chatterji M.A., D.Litt., presided over the Sammelan and gave three discourses in Bengali. viz., one on Indonesia (Greater India), one on the Development of Bengali Language and the other on Krishnagar as a Centre of Culture in the eighteenth centenary. Later on he very kindly gave us in English an article amplyfying his discourse on the third topic. We now have the pleasure of incorporating the article in the Centenary Commemoration Volume. On account of the delay in receiving the article it could not be inserted before the Appeadices. As the article has a great historical value and is of considerable interest to all connected with the development of education in Bengal it is printed at the end of the English portion of the Centenary Commemoration Volume—Editors].

## বাংলায় ধ্রুববাদ

শ্রীপ্রিয়রঞ্জন সেন এন্. এ., পি. আর. এন্.
অধ্যাপক, কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়।

5

ফরাদী বিপ্লবের অগ্নিময়ী বাণী বর্তমান সভ্যতার ইতিহাসে এক গৌরবান্তি ধুগের স্চনা করিয়া দেয়। দিনের পর দিন, মাদের পর মাদ, বংসরের পর বংসর, শৈশব হইতে বার্ধকা, যাহারা অত্যাচারের রুদ্রযুতি দেখিয়া জীবন কাটাইতেছিল—যাহারা ভাবিয়াছিল এই জীবন অমাবস্থার অন্ধকারেই কাটবে,—আশা নাই, আলো নাই, কোনও ভবিয়ও দামনে নাই,—তাহাদের মনের আশার কথা নৃতন ভাবে ফুটয়া উঠিল—মামুষ-মাত্রই স্বাধীন, মামুষ সকলে সমান, মামুষ পরস্পর ভাই ভাই। Liberty, Equality, Fraternityর বাণী বহন করিয়া আনিল ফরাদী বিপ্লব—বান্তিল্ কারাগারের পাষাণ-প্রাচীরের এক এক থণ্ড পাষাণ ভাঙ্গয়া ফেলিল। জ্বগতের চিস্তাধারায় উহা যে প্রভাব রাখিয়া গেল, তাহা কোনও কালে মুছিবার নয়। "সাম্য, মৈত্রী, স্বাধীনতা" এই মন্ত্র ঘৃগ্রুপপ্রশীড়িত নরনারীর আকুল কণ্ঠ হইতে উচ্চারিত হইয়া সমগ্র ইউরোপের এক প্রান্ত হইতে অস্থ প্রান্ত কালা ক্রাণ্ড রাজ্বা-মহারাজ্বার দিংহাসন টলিল, কত অভিজাতবংশীয় ধনে মানে রূপে অগ্রগণ্য স্ত্রীপুরুষের শির ধূলায় লুটয়া পড়িল, বিয়ালোচনায় সমাজশাসনে রাজনীতিশান্ত্র এমন কি সাহিত্যে পর্যন্ত মামুষ পূর্বতন অভ্যন্ত রীতি ছাড়িয়া জাতিগত, অভ্যাসগত সংশ্বার ধুইয়া মুছিয়া নৃতন পথে নৃতন আদর্শ লইয়া জীবন্যাত্রা আরম্ভ করিল।

কিন্তু তার পর ? তার পর সবই তো নিভিন্ন গেগ — সাম্য-মৈত্রী-স্বাধীনতার ধ্বনি ক্ষীণ হইতে ক্ষীণতর হইতে থাকিল। নেপোলিয়নের গৌরবরবি মধ্যাহ্গগনে ভাস্বর হইরা দেখা দিল। শত শত নরনারীর ক্ষধিররঞ্জিত হইরাও আদর্শবাদ সংসার-রক্ষ্তৃমিতে প্রতিষ্ঠিত হইতে পারিল না। শ্বশানের সে শবসাধনার সাধকের সিন্ধি মিলিল না, ক্ষড়বাদ আবার মাথা তুলিয়া দাঁড়াইল, রাজশক্তি হস্তচ্যত রাক্ষদ ও আবার তুলিয়া লইল। সমাক্ষের সম্বন্ধে, মানুষের আশা, আদর্শ ও গতি সম্বন্ধে, পণ্ডিতগোষ্ঠা তাঁহাদের ধারণা পরিবর্তিত করিতে চাহিলেন, নৃতন করিয়া একটা বোঝাপড়া করা তাঁহাদের অবশ্বক্তব্য হইয়া দাঁড়াইল। অর্লনি পূর্বে যে অভিনব আদর্শ মানুষকে চালিত করিয়াছিল তাহার উৎকট পরিণতি দেখিয়া তাঁহাদের অনেকের মনে ধারণা ক্ষিলাল, ক্ষড়বাদই বৃন্ধি প্রক্বত তব্ব, আদর্শবাদ বৃন্ধি বা একটা ধোঁকা বা ধোঁয়া মাত্র। কিন্তু বিপ্রবাদের আদর্শ ত্থনও ধোঁয়াইতেছিল, সহক্ষ স্বাধি

বৃদ্ধির উপরে যে একটা কিছু রহিয়াছে, তাহার আভাস তথনও নষ্ট হন্ন নাই, ফরাসী বিপ্লবের উদার আদর্শ তথনও অম্পষ্ট ভাবে মানুষের মনের কোণে উকি-ঝুঁকি মারিতেছিল।

মাস্থ ভাবিতে আরম্ভ করিল—উন্নতির উপায় কি ? মানবের মুক্তি কোন পথে ? যে ফ্রান্সের মাটি হালার হাজার মাস্থের রক্তে রাঙ্গা হইয়া উঠিয়াছিল, যাহার আকাশে বাতাদে তথনও সাম্য-মৈত্রী-স্বাধীনতার বাণীর প্রতিধনি ঘুরিয়া ঘুরিয়া ভাসিয়া বেড়াইতেছিল, তাহারই মাটিতে জন্ম লইল নৃতন এক আদর্শবাদ। দেও সাইমন ছিলেন ইহার স্ত্রধার, তাঁহার শিশ্য অগুস্ত কোঁৎ ছিলেন ইহার প্রবর্ত্তক।

ই হারা দিন্ধান্ত করিলেন, শুধু ফাঁকা বুলিতে কিছু হইবে না, এলোমেলো ভাবে কাজ করিলেও কিছু ফল দেখা যাইবে না। সমাজকে আগে জানিতে হইবে, দৃষ্টিকে করিতে হইবে পরিশুদ্ধ। কি করিয়া তাহা সম্ভব হইবে ? গ্রুবজ্ঞানের উপরই সকল কর্মপ্রচেষ্টাকে প্রতিষ্ঠিত করিতে হইবে। এই গ্রুবজ্ঞান কি করিয়া লাভ করা যায় ? কোঁৎ তাহা ভাবিতে আরম্ভ করিলেন।

সকল জ্ঞানের মূল হইল গণিতশাস্ত্র; গণিতের উপর সকল বিহ্না প্রতিষ্ঠিত। রসায়ন-শান্ত্র, পদার্থবিত্যা, প্রভৃতি বিত্যার উপর ধাপে ধাপে সমাজবিজ্ঞানে উঠিতে হইবে। সমাজকে জানিতে হইবে ধ্রুবজ্ঞানের দারা; সমাজকে ভালও করিতে হইবে ঐ পথে। ধর্মের মোড়ও ফিরাইয়া দিতে হইবে। ধর্ম গতামুগতিক ভাবে চলিলে হইবে না—বিজ্ঞানের পথ ধরিয়া তাহাকে চলিতে হইবে। আমরা সভ্যতার তৃতীয় যুগে আদিয়া পড়িয়াছি। প্রথম যুগে লোকে মনে করিত, যেথানে যেথানে শক্তি দেথানে দেথানে কোনও দেবদেবী আছেন, তাঁহাদেরই প্রভাবে শক্তির ক্ষুরণ হয়; এই যুগের নাম কোঁৎ দিয়াছিলেন পৌরাণিক যুগ। তাহার পর আদিল দার্শনিক ধুণ—অগ্নির যেথানে স্ফুরণ দেথানে অগ্নিদেব কাজ করিতেছেন ভাহা সত্য নম্ম, কিন্তু দাহিকা শক্তির ক্রিয়া চলিতেছে, এবং এই যে শক্তির একটা ভাব ইহাকে প্রাধান্ত দেওয়ার জ্বন্ত এই যুগকে তিনি Philosophical বা দার্শনিক নাম দিয়াছিলেন। ইহার পর মানবসভ্যতার তৃতীয় যুগ—বর্তমান যুগ—বৈজ্ঞানিক যুগ, যথন কোনও कार्य मिथिएन मासूय जारा मियानवीत जालोकिक मेख्नित करन रहेगाएइ विनिन्न विश्वाम करत ना. তাহার মূলে একটা ভাব আছে বলিয়া তাহা সম্ভব হইয়াছে বলিয়া মনে করে না, জানে, তাহার কারণ অমুশন্ধান করিতে হইবে বিজ্ঞানের দৃষ্টিতে। এতদিন ধর্ম চলিতেছিল ধর্মের পথ ধরিয়া, বিজ্ঞান চলিতেছিল স্বতন্ত্র ধারায়। ধ্রুববাদ চাহিল উভয়কে একত্র করিতে, ধর্মকে বিজ্ঞানের ভিত্তিতে দাঁড় করাইতে। এই জ্বন্ত গ্রুববাদের প্রভাবে গ্রীস্টধর্মের মধ্যে আবার নৃতন করিয়া সমাঞ্চলেবার একটু স্থান হইল, সমাঞ্চবিজ্ঞানের আলোচনা যে প্রয়োজন তাহা চিন্তাশীল ধার্মিকেরাও স্বীকার করিয়া লইলেন। সঙ্গে দক্ষে প্রুববাদীরাও ধর্ম সম্বন্ধে নুতন বাণী শুনাইলেন—Religion of Humanityর কথা বলিলেন। সমাজবিজ্ঞানের সঙ্গে সঙ্গে নবযুগকে ধর্মের কথাও জানিতে হইবে, তবে নবযুগের ধর্ম হইবে মানবতার ধর্ম, Religion of Humanity হইবে ইহার নাম।

শ্রুববাদ প্রচারের আরম্ভ হইতেই ইংলপ্তে ডাক্তার কংগ্রীভ ও তাঁহার সহযোগিগণ চেষ্টা করিতে থাকিলেন, সমাজের যাহাতে উন্নতি হয়। সাধারণ লোকে যাহাতে শিক্ষা পায়, সেজতা তাঁহাদের উৎসাহ ছিল, তাঁহারা নিজেরাও বিভালয় প্রতিষ্ঠা করেন; তবে জোর করিয়া আইন করিয়া তাঁহারা কিছু করিতে চাহেন নাই। মানুষের মনের যাহাতে পরিবর্তন হয় তাহাই ছিল তাঁহাদের সাধনার বিষয়। তাই তাঁহারা টেক্ল ধার্য করিয়া অথবা শ্রমিকদের মধ্যে কোনও বাধ্যতামূলক আইন প্রবর্তিত করিয়া শিক্ষাব্যবস্থায় অগ্রসর হইতে চাহেন নাই।

বৃদ্ধির উৎকর্ষ ও জ্ঞানের চর্চা, এ উভয়ই কোঁৎ চাহিয়াছিলেন বটে, কিন্তু কোঁৎ বলিতেন, বৃদ্ধি হৃদয়ের বাধ্য থাকিবে, কদার্চ তাহার দাস হইবে না। ধ্রুববাদ তাই শুধু সমাজের পুনর্গঠনের এক অভিনব পরিকল্পনা নয়, তাহা অবশু ইহার অঙ্গীভূত। কিন্তু ইহার মূল ভাবনা—দার্শনিক ও সামাজিক ধারণা—'আমাদের বৈজ্ঞানিক চিন্তাধারাকে জীবনের সকল. পথে প্রয়োগ কর, সমাজজীবনকে বিধিবদ্ধ কর।' মামুয়ের জীবনের যে তিধারা—চিন্তা, কর্ম ও হৃদয়—এই তিনটি লইয়াই কোঁতের কারবার। এই ত্রিধারার পুষ্টি সাধন করিয়া সর্বমানবের কল্যাণসাধনে নিযুক্ত থাকাই পরম পুরুষার্থ। প্রেম মামুয়কে কর্মে প্রণোদিত করে, প্রেমের বলে বলীয়ান্ হইলে তবে অন্তের মন পাওয়া যায়, অন্তকে দিয়া আপন ইচ্ছামত কাজ করাইয়া লওয়া সম্ভব হয়।

Z

কোতের জন্ম ১৭৯৮ খ্রীস্টাব্দে—ওয়ার্ডসওয়ার্থ ও কোলরিজের Lyrical Ballads যে বৎসর প্রথম প্রকাশিত হয়, রোমান্টিক সাহিত্যের য়ুগ যেথান হইতে আরম্ভ হয়, সেই বৎসরে। জাঁহার মৃত্যু হয় ১৮৫৭ খ্রীস্টাব্দে। জাঁহার জীবদ্দশায় ও জীবনাস্তে দেশে বিদেশে প্রবেশদ লইয়া যথেষ্ট আলোচনা হইয়া গিয়াছে। বাংলাদেশও এই আলোচনায় অনেকথানি অগ্রসর হইয়াছিল। সেই কথা এথানে বলিতে চাই।

বিষ্কমচন্দ্র বর্তমান বাংলাসাহিত্যে নবযুগ আনিয়া দেন, তাহার মধ্যে নৃতন প্রাণ সঞ্চারিত করেন। রবীন্দ্রনাথ সে সম্বন্ধে তাঁহার অপূর্ব ভাষায় 'বিদ্ধমচন্দ্র' প্রবন্ধে বলিয়া গিয়াছেন। বিদ্ধমচন্দ্র শুধু কথাসাহিত্যসন্মাট্ বা সাহিত্যনায়ক ছিলেন না—আমাদের চিস্তাক্রগতেরও অনেকটা অধীশ্বর ছিলেন। কোঁতের ত্রৈকালিক বিধান, তাঁহার শিক্ষাপ্রণালী, তাঁহার পরিকল্পনায় বিভিন্ন বিজ্ঞানের ক্রেমিক স্থান—এসকল কথা লইয়া তিনি যথেষ্ট আলোচনা করিয়াছিলেন, এবং তাঁহার উপতাস ও প্রবন্ধ উভয়েই তাহার ছাপ পড়িয়াছে। ধর্মতন্ত্রের পঞ্চদশ অধ্যায়ে গুরুশিয়্যসংবাদ দেখুন। আলোচনায় স্থির হইয়াছে—জ্রেয় হইল

তিনটি—ভূত, আমি এবং ঈশ্বর। তথন—

শ্ভিক। ভূতকে জানিবে কোন শাল্লে?

শিয়। বহিবিজ্ঞানে।

গুরু। অর্থাৎ উনবিংশ শতাব্দীতে কোমতের প্রথম চারি—Mathematics, Astronomy, Physics, Chemistry—গণিত, জ্যোতিষ, পদার্থতত্ত্ব এবং রসায়ন। এই জ্ঞানের জন্ম আজিকার দিনে পাশ্চান্ত্যদিগকে গুরু করিবে। তার পর আপনাকে জানিবে কোন শাস্ত্রে ?

শিষ্য। বহির্বিজ্ঞানে এবং অন্তর্বিজ্ঞানে।

গুরু। অর্থাৎ কোম্তের শেষ ছই —Biology, Sociology; এ জ্ঞানও পাশ্চান্ত্যের নিকট যাচ্ঞা করিবে।

শিঘা। তারপর ঈশ্বর জানিব কিলে ?

গুরু। हिन्तूनाञ्ज। উপনিষদে, দর্শনে, পুরাণে, ইতিহাসে, প্রধানত গীতায়।"

বৃদ্ধিনচন্দ্রের উপস্থাসেও কোমতের আলোচনা বাদ যায় নাই। রক্ষনীর মধ্যে দেখিতে পাই, অমরনাথের সঙ্গে শচীন্দ্রের সাক্ষাৎ হইলে (তৃতীয় পণ্ডে তৃতীয় পরিছেদে) অমরনাথ আলাপ করিতেছেন। "প্রাচীন সাহিত্যের কথায় ক্রমে প্রাচীন ইতিহাসের কথা আসিয়া পড়িল, তৎপ্রসঙ্গে তাসিতস্, প্র্টার্ক, থুসিদিদিস প্রভৃতির অপূর্ব সমালোচনার অবতারণা হইল। প্রাচীন ইতিবৃত্তলেথকদিগের মত লইয়া অমরনাথ কোম্তের ত্রৈকালিক উন্নতিসম্বন্ধীয় মতের সমর্থন করিলেন। কোম্ৎ হইতে তাঁহার সমালোচক মিল ও হক্স্লীর কথা আসিল। হক্সলী হইতে ওয়েস্ ও ডারুইন, ডারুইন হইতে বৃক্নেয়র, সোপেনহয়র প্রভৃতির সমালোচনা আসিল। অমরনাথ অপূর্ব পাণ্ডিত্যস্রোত আমার কর্ণরন্ধে, প্রেরণ করিতে লাগিলেন।" কোঁৎ ছিলেন তথনকার পাশ্চাত্য শিক্ষায় পণ্ডিতদের পরম উপজীব্য।

শুধু আলাপ আলোচনার প্রসঙ্গক্রমে নয়, বিদ্ধমচন্দ্রের গন্তীর উপত্যাসে নির্দিষ্ট জীবনের মৃলমন্ত্রেও কোঁতের শিক্ষার ইপিত আছে। দেবী চৌধুরাণীর মৃথপত্রে, উৎসর্গপত্রের ঠিক পরেই কোঁতের একটি বাক্য উদ্ধৃত আছে—The General Law of Man's progress, whatever the point of view chosen, consists in this that man becomes more and more religious; বাক্যটি কোঁতের Positive Religion (কংগ্রীভের ইংরাজী অন্থবাদ) হইতে উদ্ধৃত। দেবী চৌধুরাণীর পঞ্চদশ পরিচ্ছেদে প্রফুল্লের যে পঞ্চবর্ধব্যাপী শিক্ষাব্যস্থার পরিকল্পনা, তাহা সর্বাদ্দীন—আহার, নিদ্রা, বৃদ্ধি, বিদ্বা, শারীরিক শক্তি—সব কিছুরই শিক্ষা; তাহার মধ্যেও কোঁতের শিক্ষাপদ্ধতির কথা উকি মারে। বন্ধদর্শনের প্রথমবর্ধে ও তাহার পরে পর পর একাধিক প্রবন্ধে কোঁৎ দর্শনের আলোচনা হইয়াছে। মনে হয় তাহা বন্ধিমচন্দ্রেরই রচনা—সর্ব্রে কোঁৎদর্শনের প্রতি শ্রদ্ধার ভাব, এবং তাহার এক্ষাত্র দোষ 'নিরীশ্বরতা', এইরূপ ভাব পাঠকের মনে জাগে।

অগুন্ত কোঁতের ধ্রুববাদ লইয়া বাংলা দেশে যে চর্চা হয় তাহার থানিকটা আভাস আমরা তথনকার সংবাদপত্তের মারফত পাই। জন ফুরার্ট মিলের পত্তাবলী ইংরাজিতে প্রকাশিত হওয়ার পর ছিজেব্রুনাথের সহিত রুক্ষকমল ভট্টাচার্যের ধ্রুববাদ লইয়া বিস্তর বাদাহবাদ হয়। সেই কথার উল্লেখ করিয়া বহুদিন পরে ছিক্কেব্রুনাথ বলিয়াছিলেন, রুক্ষকমল is not যে সে লোক; he can write and he can fight and he can slight all things divine. মিলের সহিত কোঁতের বাদাহবাদ ধ্রুববাদীদের স্মরণীয় ঘটনা; মতের অনৈক্য সত্ত্বেও কোঁতের বিপদে মিল তাঁহাকে সাহায্য করেন, মোলসওয়ার্থ ও গ্রোটের সহিত মিলিয়া কোঁতের জন্ম চাদার থাতা থোলেন।

বাংলাদেশে কিছু কিছু অনুসন্ধান করিলে কোঁতের শিশ্য বাহির করা যায়। দারকানাথ মিত্র (১৮৩৩-৭৩) আনুমানিক ইং ১৮৬৫ খ্রীঃ কোঁতের ভাবের সংস্পর্শে আসেন। জীবনের শেষ তিন চার বংসর তিনি একেবারে ধ্রুববাদী বনিয়া যান, কোঁতের অন্যতম প্রধান শিশ্য কংগ্রীভের—ডাঃ রিচার্ড কংগ্রীভ—সহিত তাঁহার পত্রবিনিময় হয়। উভয়ের মধ্যে যোগস্ত্র ছিলেন ক্রুনগর কলেজের অধ্যক্ষ মিঃ সামুয়েল লব্ (Samuel Lobb); লব্ ১৮৬৯ খ্রীঃ অক্টোবর মাসে বেঙ্গলীতে A Bengalee Positivist's view of the war নামে এক চিঠি পাঠান; ১৮৭১-এ Indian Mirror তাঁহাকে গালি দেয়, তিনি positivist বিলিয়া! লব সাহেব ইং ১৮৭৬-এ মারা যান। কংগ্রীভ কথনও কথনও পত্র শেষ করিতেন yours fraternally in the service of Humanity এই কথা বিলিয়া। কংগ্রীভ ও দারকানাথের মধ্যে যে পত্রাদি চলিয়াছিল, তাহার কয়েকথানি দীনবন্ধু সান্যাল মহাশয় তাঁহার Life of Justice Dwarkanath Mitter-এ (১৮৮৩ খ্রীঃ) প্রকাশিত করেন।

পুরীতে কংগ্রীভ সাহেবের ঘনিষ্ঠ আত্মীয় গেডেস সাহেব ছিলেন, সিভিল সাভিসে তাঁহার কাজ ছিল। মিসেস কংগ্রীভ তাঁহার নিকট ১৮৭২-এর নভেম্বরে পুরীতে যান। পথে কলিকাতার দ্বারকাবাব তাঁহার সঙ্গে দেখা করেন। গেডেস সাহেব কংগ্রীভকে লিখিয়াছিলেন—'ভারতের ইংরাজ্বমহলে পজিটিভিজম লইয়া খুবই চর্চা চলিতেছে'। গেডেস ১৮৮০ গ্রীঃ মারা যান। ক্রম্ফনগরের কটন সাহেব কোঁৎপছী হন; বেভারেজ ও হাগার্ড নামে ছইজন ইংরাজ্বও পজিটিভিন্ট ছিলেন।

দারকা বাবু নিজের চাঁদা কংগ্রীভকে পাঠাইবার সময় সঙ্গে সঞ্চে আম, নফর চন্দ্র ভট্ট, উমাচরণ রায়—এই তিন জনের চাঁদাও পাঠাইতেন। ক্রঞ্চনগর কলেজের শিক্ষক গুরুদাস বাঁড়ুজ্যে পজিটিভ ফাণ্ডে দান করিতে চান, লব সাহেব পজিটিভিন্ট বলিয়া এমনি লোকের বিরাগভাজন হইয়াছিলেন, তাই নিজে তাহা না পাঠাইয়া দারকাবাব্কে তাহা পাঠাইতে বলেন।

ষারকাবাবু উকিল অবস্থায় রাত্র গুইটা তিনটা পর্যস্ত মোকদমার কাজ-কর্ম করিতেন, তার পর কোঁতের এক অধ্যায় না পড়িলে তাঁহার ঘূম আদিত না। কোঁৎ তাঁহার ধর্মগুরুর স্থান অধিকার করেন। নেপোলিয়নের সম্বন্ধে দ্বারকাবাবু যে ধারণা পোষণ করিতেন কোঁৎ পড়িয়া তাহা পরিবর্তিত হয়। কোঁৎ-এর অধিকারভেদ, বিবাহ, শ্রাদ্ধাদি সংস্কার, পঞ্জিকাপরিবর্তন ইত্যাদি বিষয়ে মত হিন্দুধর্মের সঙ্গে মেলে। কোঁতের মূল গ্রন্থ পড়িবার জন্ম দারকাবাবু ফরাদি শেথেন, এবং তাঁহার Analytical Geometry ফরাসী হইতে ইংরাজিতে অমুবাদ করেন, ইহা পরে Mookerjee's Magazine-এ প্রকাশিত হয়। ইংরাজিতে কোঁতের Positive Politique অমুবাদের আমুক্ল্যে দ্বারকাবাবু ৫০ পৌণ্ড দিতে চান, তাহাতে কংগ্রীভ প্রমূথ অতিশয় উল্লিস্তি হন। তাঁহারা বলেন, The recognition of our great movement by an Oriental is a real course in its history—প্রাচ্যদেশীয় একজন যে আমাদের বিরাট্ আন্দোলনকে বরণ করিয়া লইলেন, আন্দোলনের ইতিহাসে ইহা বাস্তবিক উম্নতির পরিচয় দেয়।

তালতলায় নীলমণি কুমারের আত্মীয়ের গৃহে Positivist Club বসিত। ইংরাজেরা কেহ আদিত না। আদিতেন যোগেন ঘোষ, ডব্লিউ দি বোনার্জি, ছোট আদালতের জ্বজ্ব কে এম্ চ্যাটার্জি, হাইকোর্টের অনুবাদক ক্বঞ্চনাথ মৃথজ্ঞা, নীলকণ্ঠ মজুমদার ও নীলমণি কুমার। এই Postivist Club-এর ইতিহাস অনুসন্ধান করিলে তথনকার দিনে বাঙ্গালীর মনের অনেক কিছু থবর পাওয়া যাইতে পারে।

'পুরাতন প্রদক্ষে' রুষ্ণকমল ভট্টাচার্য মহাশয় কোঁতের প্রভাবের কথা কিছু কিছু বিলয়াছেন। কোঁৎ ও ক্লোটিন্ড ব্যাপার লইয়া রুষ্ণকমল ক্লোটিন্ডের Lucie গ্রন্থ দৃষ্টে একটি গল্প রচনা করেন, তাহা প্রকাশ করেন নাই। আর একটি ব্যাপার—দাদার মৃত্যুতে শোকে কাতর হইয়া তরুণ রুষ্ণকমল হৃদয়ের আবেগে এক উচ্ছাসপূর্ণ পত্র লিখিয়া তাহা কোঁতের ঠিকানায় পাঠাইয়া দেন। কিন্তু কোঁৎ তথন ইহলোক হইতে বিদায় নিয়াছেন, পত্র ফেরৎ আসিল! বিভাসাগর মহাশয় সব শুনিয়া বলিয়াছিলেন—রোমাণ্টিক!

তথনকার দিনে যোগেন ঘোষ Positive Religion নামে এক বই লিথিয়াছিলেন; বইথানি ভবানীপুরে ছাপা হয়। গ্রন্থকার রাজা রামমোহন রায়ের ইংরাজি রচনাগুলি সম্পাদন করিয়াছিলেন। Society of Theists-এর তিনি ছিলেন সভাপতি; আর কলিকাতা বিশ্ববিভালয়ের সেনেটের সদস্ত ও লেজিয়েটিভ কাউনসিলের প্রতিনিধি। কিন্তু তিনি শেষ পর্যন্ত পজিটিভিন্ট ছিলেন না, বরং বলিয়া গিয়াছেন যে, কোঁতের প্রচারিত মানবতাধর্য স্বার্থভাবপ্রণোদিত:—

The religion of Humanity is an extension of the religion of

nationality, showing all its selfish and national character !...The positivist considers "Humanity as a self-contained and self-created being, a kind of finite absolute" etc....A philosophy, which eschews all positive science and concerns itself solely with the actual sense perceptions and the ephemeral sensual pleasures and which sets up humanity, and woman in special, and space and the earth as objects of worship and that which declares little man as the true Shekina, the highest embodiment of all the noble ideas, which constitute the supposed God of the theists, is no doubt very sentimental, poetic and imaginative, but is not scientific and is oppossed to patent facts and absolutely unreal, and is thus certainly not positive. (pp. 34-35)

ক্লুক্ষকমল ভট্টাচার্য মহাশয় পরবর্তী কালে মস্তব্য করিয়াছিলেন—"যোগেন্দ্রের মৃত্যুর পরে এদেশে positivism-এর আর কেহ পাণ্ডা রহিল না। এখন ত ইহা এক প্রকার নিদ্রাবন্ধায় রহিয়াছে। যদিও অবিদিত ভাবে কোনও কোনও ব্যক্তির ইহার দিকে ঝোঁক থাকে, তাহার প্রকাশ নাই; গাঁচ জন একত্র হইয়া সমালোচনা করিবার কোনও ব্যবস্থা নাই। ফলতঃ আমার বোধ হয় যে, এ দেশ এখনও কোঁতের জন্ম পরিপক্ক হয় নাই। কখনও যে হইবে তাহারও স্থিরতা নাই।"

কটন সাহেব তাঁহার New India (1886) নামক পুস্তকে নবভারতের চিস্তাধারা বর্ণনা ও বিশ্লেষণ করিতে বিদয়া এ বিষয়ের উল্লেখ না করিয়া পারেন নাই; the decided advance which has been made, especially in the Bengal Presidency, in the direction of the teachings of Auguste Comte—তাঁহাকে স্বীকার করিতে হইয়াছিল। হিন্দুধর্মের অতীক্রিয়গ্রাহতা ও ধ্রুববাদের ইক্রিয়জ জ্ঞানের প্রতি অভিনিবেশ উভয়ের পার্থক্য তিনি অবশ্র বেশ বৃঝিতেন, কিন্তু ঘটনার বলে ইউরোপে ও ভারতে লোকে ব্যক্তিগত ইচ্ছাকে সংযত করিয়া বিধান বা আইনকে মানিয়া লইবে, ইহা ছিল তাঁহার বিশ্বাস। 'যদি আজকার বাংলায় অল্ল কয়েকজনকেই ধ্রুববাদ নাড়া দিয়া থাকে তবে তাহাতে কিছু আসে যায় না। তাহা তো স্বাভাবিক, কিন্তু গভীর ভাবে তো নাড়া দিয়াছে। ধ্রুববাদের মধ্যে যে সত্য আছে তাহাই জ্বাতির মনে শিকড় গাড়িবে।' তাঁহার ভাষায় বলি—Sooner or later, however, the logic of events must bring about in India, as well as in Europe, the substitution of the conception of law for that of will; and, as a neccessary consequence, the substitution of a human for a supernatural point of view in all social and religious organisation. \* \* • Creeds not yet outworn may continue to serve

a little longer, until Positivism has been able to organise in the most advanced nations of the west a small but powerful apostolate, a little band of disciples who can point to the salutary influence which their doctrine has exercised upon the heart as well as the intellect. অর্গাৎ আকই হউক আর কালই হউক, ইউরোপেও যেমন ভারতেও তেমন ভাবে, ইচ্ছাশক্তির সম্বন্ধে আমাদের মনে যে স্থান, সে স্থান পূর্ণ করিবে নিয়মের সম্বন্ধে ধারণা। তাহার অবশ্রস্তাবী ফল এই হইবে যে, সকল প্রকার সামাজিক ও ধর্মবিষয়ক প্রতিষ্ঠানে অতিপ্রাত্ত্বত দৃষ্টিভঙ্গীর পরিবর্তে আদিবে মানবীয় দৃষ্টিভঙ্গী।…যে সমস্ত ধর্মমত এখনও নম্ভ হইয়া যায় নাই সেগুলি আরও কিছুকাল টিকিয়া যাইতে পারে, যতক্ষণ পাশ্চাত্য জগতের উন্নত জ্যাতিগুলির মধ্যে ধ্রুববাদ ক্ষুদ্র অথচ শক্তিমান্ আপ্তমগুলী গড়িয়া তুলিতে না পারে। এই ক্ষুদ্র মগুলী দেখাইয়া দিবে যে, তাহাদের মতবাদ হৃদয় ও মনের উপর কল্যাণকর প্রভাব বিস্তার করিয়াছে।

क्रेंचन मार्ट्स्ट्रिय এই আশা ফলবতী হইতে পারে নাই। কেহ কেহ বলিতে পারেন. সোভিয়েট কমিউনিজম বৈজ্ঞানিক ভিত্তিতে রচিত, ধর্মসম্বনীয় দর্বপ্রকার কুসংস্কারবর্জিত নব ধর্ম নব সভ্যতা তাহার উত্তরাধিকারী। এ বিচার বর্তমানে আমার সাধ্য নয়, তবে একটা কথা বলিয়া রাখি, নিরীশ্বর কোঁৎবাদ পরে মানবতাকে ধর্মের আসনে বদাইয়াছিল। ছাড়া ধ্রুববাদের কোঁং যে সাধারণ পরিচয় লিপিবদ্ধ করেন তাহাতে তিনি নিচ্ছেই কমিউনিজ্পমের সঙ্গে ধ্রুববাদের পার্থকোর কথা বলিয়া গিয়াছেন। তিনি বলিয়াছিলেন— কমিউনিজ্বমের প্রোগ্রাম বা কার্যবিধি ধ্রুববাদীরা তো গ্রহণ করিয়াছে, তাহা আরও বাডাইয়াছেও বটে। কিন্তু ইহার practical solution তাহারা গ্রহণ করিতে পারে নাই। আটকায় কোণায় ? রাষ্ট্রের দাহায্যের উপর জোর না দিয়া ধ্রুববাদীরা নৈতিক শক্তির উপর জোর দিতে চাহিয়াছিলেন। রাষ্ট্রশক্তির সাহায্য লইয়াই মানুষ চলিবে, নীতির বিধান অচল হইবে, ইহা তাঁহাদের মতে সম্ভব হইবে না। ধ্রুববাদীরা বলিতেন, সমাজবিজ্ঞানের আদল কথাটি না জানার জন্মই অন্যান্ত সকলে ভুলপথে চলিয়া রাষ্ট্রশক্তির উপরই সমস্ত জোর দিতেছেন। কিন্তু সমাজজীবনে বাক্তিতকে একেবারে বাদ দেওয়া যায় না। কমিউনিস্টরা এই ব্যক্তিত্ব দাবাইয়া রাখিতেছেন বলিয়া কোঁৎ মনে করিতেন। তিনি বলিতেন, আমাদের প্রকৃতিতে ব্যক্তিগত প্রবৃত্তিগুলি বড়ই প্রবল, আর সমাজন্ধীবনের সমবেত সন্তায়, বিভিন্ন বৃত্তির সহযোগিতাও যেমন প্রয়োজন, বৃত্তির বিভিন্নতাও তেমনি প্রয়োজন। যমজ সন্তান কোথাও কোথাও একদেহধারী হইয়া বিপদ বাড়ায়; আমাদের দেহের বিভেদ, সমাজে আমাদের স্থানের কর্মের গুণের বিভেদ স্থচনা করে। বিচ্ছিন্ন হইয়া থাকার বিপদ্ হইতে মামুষকে রকা করিতে হইবে, আবার নিজের সন্তা হারাইবার বিপদও একটা বিপদ। তথুই সামাজিক

<sup>\*</sup> New India-pp. 165-166

বন্ধনের কথা বলিলে আমাদের কর্মশক্তিকে তুর্বল করিরা তোলা হইবে, আমাদের মহয়ত্বের মর্যাদের কর্মশক্তিকে কমানো হইবে। আরও এক বিষয়ে কোঁৎ কমিউনিজ্ঞানের সহিত প্রবাদের পার্থক্য উল্লেখ করেন। তিনি বলেন, যুদ্ধের সময় সেনানায়কের যেমন প্রয়োজন, শ্রমশিরের শ্রমিকের সঙ্গে ধনীরও তেমন প্রয়োজন। কোঁৎ উত্তরাধিকারও মানিতেন। বলিতেন যে, উত্তরাধিকারের পথেই অতীতের সহিত বর্তমানের সম্বন্ধ অবিচ্ছিন্ন থাকে। টাকাটা কে কোন ভাবে পাইল, তাহা বড় কথা নয়; টাকাটার কি ভাবে ব্যয় হইবে, তাহাই বড় কথা। তবে অর্থের সন্থান্থের জন্ম চাই শিক্ষা। প্রবাদীরা তাই শিক্ষার উপর বেশ জোর দিয়াছেন। ইন্ট্রীশিপের সঙ্গে শিক্ষার, ট্রন্ট্রীর শিক্ষার প্রয়োজনও তাই যথেষ্ট।

কোঁতের মৃত্যুর পরে প্রায় একশ বংসর হইতে চলিল—এখন তাঁহার প্রবর্তিত ধ্ববাদের সম্বন্ধে পণ্ডিতদের অনেক আলোচনা হইয়া গিয়াছে; ইহার দার্শনিকতার উপর তাঁহারা জ্বোর দেন না। কিন্তু বাংলার চিস্তাজ্বগতে দেকালে ইহা এক অভিনব আন্দোলনের স্থাষ্টি করিয়াছিল, এবং দেকালের সাহিত্যে ইহার পদ্চিহ্ন এখনও রহিয়াছে। প্রায় সত্তর আশী বংসর পূর্বে ক্কঞ্চনগর কলেজ তখনকার দিনে, বিশেষ করিয়া লবসাহেবের সময়, এই আলোচনা ও আন্দোলনের এক কেন্দ্র ছিল। ক্রঞ্চনগর কলেজের শতবার্ষিকীতে তাই ইহার উল্লেখ করিতেছি।

## আমাদের বিজ্ঞানচর্চা

### অধ্যাপক জীচাক্লচন্দ্র ভট্টাচার্য এম-এ

ভূতপূর্ব অধ্যাপক, প্রেসিডেন্সি কলেজ, কলিকাতা

মহেন-জো-দড়ো নামক স্থান খননে ভূগর্ভ হইতে যে সকল জিনিষ পাওয়া গিরাছে তাহা হইতে জানা যার যে সে যুগে ভারতবাসী কাচ প্রস্তুত প্রণালী, করেকটি ধাতুকে পরিকার করিবার উপার, তাহাদিগকে বিবিধ আকার দিবার কৌশল অবগত ছিল। ইহা এটিজন্মের প্রায় তিন হাজার বংসর পূর্বের কথা।

পণ্ডিতবর ম্যাকডোনেশ তাঁহার 'সংস্কৃত দাহিত্যের ইতিহাস' নামক পুস্তকে লিখিয়াছেন—

In Science, too, the debt of Europe to India has been considerable. There is, in the first place, the great fact that Indians invented numerical figures used all over the world. The influence which the decimal system of reckoning dependant on these figures has had not only on mathematics but also on the progress of civilisation in general, can hardly be overestimated.

খ্রীষ্টীর প্রথম অথবা দিতীয় শতাকীতে একটি বিশিষ্ট বৌদ্ধ সপ্রদারের প্রতিষ্ঠাতা নাগার্জুন জন্মগ্রহণ করেন। আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র রায় তাঁহার 'হিন্দুরসায়ন বিস্তার ইতিহাস' নামক গ্রন্থে দেখাইয়াছেন যে কিমিয় বিজায় ( Alchemy ) নাগার্জন ছিলেন সর্বপ্রথম ও সর্বপ্রধান ব্যক্তি। রুসায়নবিফার পূর্বগামী হইল কিমিয়বিভা। নাগার্জুনের বছপূর্বে অথর্ব-বেদের সময় হইতে চরক স্থঞ্তের কাল অবধি এই কিমিয়বিস্থা ভারতবর্ষে বিশেষভাবে আলোচিত হইয়া আসিতেছিল। দ্বাদশ শতাব্দীর শেষ পর্যস্ত ভারতবর্ষে রুসারুনবিদ্যা যতদ্র অগ্রসর হইয়াছিল ইউরোপের কোনও দেশ তথন অবধি তাহার নিকটেও যাইতে পারে নাই। আচার্য ব্রজেক্সনাথ শীল দেখাইয়াছেন যে সে সময় বিজ্ঞান অফুশীলনের বছক্ষেত্রে বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি অবলম্বিত হইয়াছে। বিশ্ববিশ্রুত গণিতবিৎ ভাস্করাচার্যের আবির্ভাব দ্বাদশ শতাব্দীর প্রারম্ভে। কিন্তু এই দ্বাদশ শতাব্দীর শেষ হইতে ভারতবর্ষে এক অন্ধকারময় যুগের আরম্ভ হইল; বৈজ্ঞানিক গবেষণা বন্ধ হইয়া গেল, বিজ্ঞান-অফুশীলনের ধারা ক্ষীণ হইয়া আসিল। ইহার মূলে কয়েকটি বিশেষ কারণ ছিল। বিদেশী কর্তৃক ভারতবর্ষ বারবার আক্রান্ত হইল—ফলে দেশে শান্তির অভাব ঘটিল। অন্তদিকে নব ব্রাহ্মণ্যধর্মের উত্থান হইল এবং সে জ্বন্থ বিজ্ঞানচর্চার কেন্দ্র বৌদ্ধ বিশ্ববিদ্যালয়গুলি ধীরে ধীরে লুপ্ত হইরা আসিল। কারণ যাহাই হোক, এক দিন যে ভারত বিজ্ঞান আলোচনার জন্য সভার नर्दात्मं श्रामन नाज कतिशाहिन, जारशामन मठाकी इटेल्ड जारात तम श्राम श्राप त्रात ति ना।

বে সময় এদেশে জ্ঞান বিজ্ঞান চর্চার ভাঁটা আদিল পাশ্চাত্যদেশে সেই কালে বৈজ্ঞানিক গবেষণার বস্থা বহিয়া গেল। সেই সময় জন্মাইলেন গ্যালিলিও বাঁহার আবিষ্ণৃত দূরবীক্ষণ আজ সম্যক্ পরিণতি লাভ করিয়া পৃথিবীবাসীর নিকট ব্রহ্মাণ্ডের কত না রহস্ত উদ্বাহিত করিতেহে; জন্মাইলেন ভল্ট্যা বাঁহার উদ্ভাবিত তড়িৎস্রোত আজ পৃথিবীর ক্লপকে একেবারে বললাইয়া দিতে বসিল; রসায়নবিস্থার জনক ল্যাভয়সিয়ে জন্মগ্রহণ করিলেন; আর এই সময় আবিস্তৃতি হইলেন নিউটন সকল দেশের সকল কালের সকল বিজ্ঞানীর মধ্যে বাঁহার আসন সর্বোচ্চ ও সর্বস্রোচ। ইউরোপের বিভিন্নস্থানে কত মনীবী এই সময়ে বিজ্ঞানের ভাণ্ডার পৃষ্ট করিতে লাগিলেন। কিন্তু এই সকল মনীবীর চিন্তার ধারা ইংরেজ আগমনের সঙ্গে সঙ্গেই এদেশে আসিয়া পোছিল না।

রামনোহন রার ও ডেভিড হেরারের চেষ্ট্রার ১৮১৬ সালে কলিকাতার সর্বপ্রথম একটি

বিত্যালয় স্থাপিত হইল যেখানে সন্ত্রাস্ত হিন্দু পরিবারের পুত্রেরা ইংরেজি ও ভারতীয় ভাষায় পাশ্চাত্য ও প্রাচ্যের বিজ্ঞান ও সাহিত্য সম্বন্ধে শিক্ষালাভ করিতে পারেন। খ্রীষ্টান মিশনারিশণ কর্তৃক ১৮১৮ সালে শ্রীরামপুরে একটি কলেজ স্থাপিত হইল। এইভাবে এলেশে পাশ্চাত্য শিক্ষাপ্রবর্তনের স্ফ্রনা হইল। ইহার পর মেকলের স্থবিখ্যাত মস্তব্যের উপর ভিত্তি করিয়া ১৮৩৫ সালে লর্ড বেন্টিঙ্ক সিদ্ধান্ত করিলেন যে দেশে মাধ্যমিক স্ক্রলে ও কলেজে ইংরেজি ভাষার সাহায্যে শিক্ষালান করা হইবে; সরকারী তহবিল হইতে বেসরকারি শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানকে আর্থিক সাহায্যদানেরও ব্যবস্থা হইল। কিন্তু পাশ্চাত্যশিক্ষা প্রবর্তনের চেষ্টা বিশেষভাবে কলবতী হইল যথন ১৮৪৪ সালে লর্ড হাডিঞ্জের গভর্ণমেন্ট স্থির করিলেন যে সরকারি চাকুরিতে ইংরাজি ভাষায় অভিজ্ঞ আবেদনকারীর আবেদন স্বাত্রে বিবেচিত হইবে আর পাশ্চাত্য শিক্ষার সঙ্গে সঙ্গে পাশ্চাত্য বিজ্ঞানশিক্ষার প্রবর্তন হইল।

স্বাধ পরিসরের মধ্যে দেশে বিজ্ঞানচর্চা নৃতন করিয়া আরম্ভ হয় ইহারও কিছুদিন পূর্বে যথন ১৭৮৪ সালে স্থার উইলিয়ম জ্ঞান্ন কর্ত্ক 'এসিয়াটিক সোসাইটি' ( বর্তমান নাম রয়াল এসিয়াটিক সোসাইটি অফ্ বেঙ্গল) প্রতিষ্ঠিত হয়। বহু স্থাচিস্তিত গবেষণামূলক বৈজ্ঞানিক প্রবন্ধ এই সোনাইটি কর্ত্ক প্রকাশিত হয়। ইহা ব্যতীত ইস্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানি কর্ত্ক নিষ্ক্ত করেক জন চিকিৎসক, ইঞ্জিনিয়ার, সেনাবিভাগের কর্মচারী ব্যক্তিগত ভাবে এদেশে ভিন্ন বিজ্ঞানিক গবেষণায় নিষ্ক্ত থাকেন।

বিগত একশত বৎসরের মধ্যে বাংলা দেশে বিজ্ঞান অনুশীলন কিরূপ বিস্তৃতি লাভ করিয়াছে দেখা যাক।

পূর্বে এদেশবাসীকে পাশ্চান্ত্য শিক্ষায় শিক্ষিত করিতে সরকার কর্তৃক এই সিদ্ধান্ত গৃহীত হয় যে, দেশের উচ্চ শ্রেণীর কতিপয় লোককে শিক্ষা দিলেই চলিবে, তারপর ঐ শিক্ষা ধীরে ধীরে চুয়াইয়া আসিয়া জনসাধারণের মধ্যে বিস্তৃতি লাভ করিবে। ১৮৫৪ সালে চার্লস উড পূর্বকার এই ব্যবস্থার পরিবর্ত্তে প্রাথমিক অবস্থা হইতে বিশ্ববিদ্যালয় অবধি এক শিক্ষা পরিকল্পনার প্রস্তাব করেন। তাঁহার এই মত ভারতসরকার গ্রহণ করিলেন; বিভিন্ন প্রদেশে পাব্লিক ইন্স্ট্কসন বিভাগ খোলা হইল। বিভিন্ন শিক্ষা প্রতিষ্ঠান পরিদর্শনের ভার উহাদের উপর গুল্ড হইল এবং ১৮৫৭ সালে কলিকাতা, বোশ্বাই ও মাদ্রাজে তিনটি বিশ্ববিত্বালয় স্থাপিত হইল।

কলিকাতা বিশ্ববিত্যালয়ের কথা ধরা যাক। বিভিন্ন পরীক্ষার বিজ্ঞান পাঠ্য হিসাবে গৃহীত হইল। গৃহীত হইল বটে কিন্তু নামে মাত্র। প্রবেশিকা পরীক্ষার কথা বলি। বিংশ শতাব্দীর প্রারম্ভ অবধি এই পরীক্ষার ব্যক্ত কতটুকু বিজ্ঞান পড়িতে হইত তাহার একটু নমুনা দিলে বর্তমান কালের ছাত্রবৃন্দ বিশেষ কৌতুক অহুভব করিবে। বর্তমান লেখক ১৮৯৯ সালে প্রবেশিকা পরীক্ষা দেয়। ইতিহাস ভূগোল লইরা একটি প্রশ্ন-পত্ত থাকিত; ইহার অন্তর্ভুক্ত ছিল ভারতবর্ষের ইতিহাস, ইংলপ্তের ইতিহাস, সাধারণ ভূগোল, প্রাকৃতিক

ভূগোল ও বিজ্ঞান। হক্দলির একখানা চটি বই বিজ্ঞানের জন্ম নির্দিষ্ট ছিল। পরীক্ষায় কোন বংসর ইহা হইতে একটি প্রশ্ন আসিত—কোন বংসর আসিত না। যে বংসর আসিত সে বৎসর কোন্ প্রশ্ন আসিবে তাহা প্রত্যেক পরীক্ষার্থী জানিত, কারণ সেইটি ছাড়া আর দিতীয় প্রশ্ন কোনো দিন আসিতে তাহারা দেখে নাই; সেটি এই—Explain Heat as a mode of motion। শিক্ষক মহাশন্ন ৮।১০ লাইনে উত্তর লিখিয়া দিতেন, প্রশ্নের কি মানে বা উত্তরের কি মানে না বুঝিয়া আমরা মুখস্থ করিতাম এবং পরীক্ষার হলে প্রশ্ন-পত্র পাইয়াই দেখিতাম ঐ প্রশ্নটি আছে কি না. থাকিলে আগেই এইটা লিখিতাম. ৫ নম্বর সম্বন্ধে নিশ্চিন্ত। কিন্তু তবুও একটা কথা বলিতে হইবে; উনবিংশ শতাব্দীর শেষভাগে যথন পৃথিবীতে এক্স্রশি, বিনা তারে সংবাদ প্রেরণ ব্যাপার আবিষ্কৃত হয় নাই, যথন ইলেকট্রনের নামও কেহ শুনে নাই তথন কলিকাতা বিশ্ববিচ্ছালয়ে নাম মাত্র হইলেও, বিজ্ঞান প্রবেশিকা পরীক্ষায় অবশ্র পাঠ্য ছিল: আর বিংশ শতান্দীর মধ্যভাগে, ষথন পृथिवीट चानविक दामात राष्ट्रि इहेन, उथन कनिकाजा विश्वविद्यानए विद्धान माहिक পরীক্ষায় আবিশ্রিক রহিল না। সে সময় এফ. এ. তেও বিজ্ঞান আবিশ্রিক ছিল, ইচ্ছাধীন হুইল বি. এ. তে আদিয়া। ১৯০৯ দালে কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ে এ ব্যবস্থার আমূল পরিবর্তন হইল। এখন ইন্টারমিডিয়েটেও বিজ্ঞান ইচ্ছাধীন হইল। তবে বিজ্ঞানের পাঠ্য বিষয় বেশ ভারি হইল এবং হাতে-কলমেও বিজ্ঞান শিক্ষা দিবার ব্যবস্থা হইল। পরীক্ষাগুলিতে মৌলিক গবেষণা স্বীকৃত হইল।

১৯৪০ সাল হইতে ম্যাট্রক পরীক্ষার বিজ্ঞানকে একটি পূর্ণ বিষয় বলিয়া ধার্য করা হইল এবং মাতৃভাষার বিজ্ঞান অফুশীলনের ব্যবস্থা হইল। স্থির হইল যে প্রথম তিন বংসর বিজ্ঞান একটি ইচ্ছাধীন বিষয় থাকিবে পরে উহা আবিশ্রিক হইবে। প্রত্যেক বিগ্রালয়ে বিজ্ঞান শিক্ষাদানের ব্যবস্থা হইল। বিশ্ববিগ্রালয় স্থির করিলেন, বিগ্রালয়ের বিজ্ঞানশিক্ষককে বিজ্ঞানসম্বন্ধে বিশেষ শিক্ষা গ্রহণ করিতে হইবে। বিশ্ববিগ্রালয় তাহার যথাযথ ব্যবস্থা করিলেন। বিজ্ঞান পড়াইবার জন্ম প্রতি বিগ্রালয়েকে নির্দিষ্ট যন্ত্রপাতি রাখিতে হইবে এ সিদ্ধান্তও হইল। কিন্তু মহাযুদ্ধের ফলে সমস্ত বিগ্রালয়গুলি যন্ত্রপাতি কিনিতে পারিল না, উপযুক্ত বিজ্ঞানশিক্ষকও মিলিল না। এই সব কারণে আজ্ঞও ম্যাট্রক পরীক্ষার বিজ্ঞান অবশ্রপাঠ্য হইরা উঠিল না।

মৌলিক গবেষণা ব্যাপারে দীর্ঘকালব্যাপী অন্ধকারের পর এদেশে উষার নবারুণ-রেথা আবার দেখা দিল উনবিংশ শতান্দীর শেষ ভাগে। এ সম্বন্ধে গৌরবময় অতীতের সহিত ভারতের বর্তমান বৈজ্ঞানিক যুগের যোগস্ত্র যাহারা স্থাপন করিলেন জগদীশচন্দ্র বস্থ তাঁহাদের অগ্রনী।

বিগ্রাৎতরক সম্বন্ধে জগদীশচক্রের মৌলিক গবেষণাসমূহ যথন প্রকাশিত হইল তথন ফরাসী বিজ্ঞান-পরিষদের সভাপতি কর্মু লিখিলেন— "আপনার আবিজ্রিয়া দারা আপনি বিজ্ঞানকে বহুদ্র অগ্রসর করিয়া দিয়াছেন। ছই হাজার বংসর পূর্বে আপনার পূর্বপুরুষগণ মানবসভ্যতার অগ্রগী ছিলেন এবং বিজ্ঞানে ও কলাবিগ্যায় জ্ঞানের তীব্র আলোক জ্বগৎসমক্ষে প্রজ্ঞালিত করিয়া দিয়াছিলেন। আপনি আপনার পূর্বপুরুষদিগের গৌরবকীতি পুনঃ প্রতিষ্ঠিত করিবার চেষ্টা করুন।"

সেই একই সময় প্রফুল্লচক্র রায় রসায়নবিভায় গবেষণায় নিযুক্ত রহিলেন এবং তিনি একটি ছাত্র-মণ্ডলী গঠিত করিলেন যাহাদের মৌলিক গবেষণা সমগ্র বিজ্ঞানজ্বগৎ গ্রহণ করিতে থাকিল। ইহার পর বাংলাদেশে কয়েকটি স্থপ্রসিদ্ধ গবেষণাগার প্রতিষ্ঠিত হইতে থাকিল।

তারকনাথ পালিত ও রাসবিহারী ঘোষের প্রদন্ত অর্থে কলিকাতা বিশ্ববিভালয় বিজ্ঞান-কলেজ প্রতিষ্ঠিত করিলেন। সেথানে বিজ্ঞানের পোস্ট গ্র্যাজ্যেট ক্লাশ থোলা হইল এবং বিভিন্ন বৈজ্ঞানিক বিষয়ে মৌলিক গবেষণার স্থব্যবস্থা হইল। ১৮৭৬ সালে মহেন্দ্রলাল সরকার 'ইণ্ডিয়ান এসোসিয়েসন ফর-দি কালটিভেসন অফ সায়েস্প' স্থাপন করেন। তথায় বিভিন্ন বৈজ্ঞানিক বিষয়ে বক্তৃতা দিবার এবং নিয়মিত রূপে কয়েকটি ক্লাশ করিবার ব্যবস্থা ছিল। ১৯১৬ সালে যথন সি. ভি. রামন বিজ্ঞান কলেজের অধ্যাপক নিযুক্ত হইলেন তথন তিনি এই ইণ্ডিয়ান এসোসিয়েসনের সহিত যুক্ত রহিলেন। সেইখানে অফ্টিত গবেষণার দ্বারা তিনি নোবেল পুরস্কার প্রাপ্ত হইলেন।

১৯১৭ সালে জগদীশচন্দ্র বস্ত্র 'বস্ত্র বিজ্ঞান মন্দির' প্রতিষ্ঠিত করিলেন। ১৯৩১ সালে প্রশাস্তচন্দ্র মহলানবিশ কর্তৃ ক ইণ্ডিয়ান স্ট্যাটিকটিক্যাল ইন্স্টিটিউট স্থাপিত হইল। ভারতবর্ষে বিভিন্ন কেন্দ্রে বিক্লিপ্ত ভাবে নিযুক্ত গবেষকগণের মধ্যে যোগ স্থাপনকল্পে ইণ্ডিয়ান সাম্মেন্দ্র কন্ত্রেস এসোসিয়েসন প্রতি বৎসর ভারতবর্ষে এক একটি শহরে বিজ্ঞানীদের মিলনের ব্যবস্থা করিলেন।

জগদীশচন্দ্রের অপূর্ব আবিজ্রিয়া যথন সমগ্র বৈজ্ঞানিক জগৎ স্থীকার করিয়া লইল তথন অধ্যাপক র্যামনে একদিন তাঁহাকে বলেন—Your case is an exception; one swallow dose not make a Summer! অর্থাৎ, আপনি ব্যতিক্রম, একটি কোকিলের ধ্বনিতে বদস্তের আগমন স্থাচিত হয় না। দেদিন জগদীশচন্দ্র স্পর্ধার সহিত উত্তর দিয়াছিলেন—'আপনার আশক্ষা করিবার কোনো কারণ নাই; আমি নিশ্চয়ই বলিতেছি শীঘ্রই ভারতের বিজ্ঞানক্ষেত্রে শত কোকিল বদস্তের জয়গান করিবে।' এ দিন আদিয়াছে। ১৯৩৮ সালে কলিকাতায় ভারতীয় বিজ্ঞানসভা ও ব্রিটিশ এসোসিয়েদনের যে যুক্ত অধিবেশন হয় তাহার সভাপতি বিশ্ববিশ্রুত বৈজ্ঞানিক জিন্দ্ বিগত পাঁচিশ বৎসরে জগতে বিজ্ঞানের প্রসাবের কথা উল্লেখ করিয়া বলেন—'এই যুগে ভারতবর্ষ শুধু দ্রষ্টা হিসাবে দূরে দাঁড়াইয়া থাকে নাই। একটি বৈজ্ঞানিক জাতি হিসাবে সে নিজেকে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছে।'

#### শভবর্ষের

# বাংলা গানের দিগ্দর্শনী

### ডাক্তার শ্রীঅমিয়নাথ সাস্থাল

#### ক্ষণনগর

আমার বাল্য ও যুবাবয়দে অর্পাৎ ইংরাজি বিংশশতালীর প্রথম অংশে হিন্দী কালোয়াতী গানের সমজদার ও সমালোচকদের মুখে শুনে এসেছি বাঙ্গালীর গণা মিষ্ট বটে এবং স্থরও আছে, কিন্তু বাংলায়, কিনা বাংলা ভাষায়, ভাল গান হয় না—বাঙ্গালী গান বাজনায় পটু নয়। রাগরাগিণীর ইন্দ্রধন্থ বোঙ্গাই, গোয়ালীয়র, রামপুর, দিল্লী, ও লক্ষ্ণৌ নগরীর বিলাস-বিহ্বল সৌধশ্রেণীর উপর দিয়ে বেঁকে এসে বারাণসীর তালকামণ্ডির পাশ দিয়ে অকস্মাৎ গঙ্গাগর্ভে অন্তর্হিত হয়েছে। বিষ্ণুপুরের আকাশে কিছু দিনের জন্ত একটা ছোটোখাটো ইন্দ্রধন্থর আবির্ভাব হয়েছিল এরূপ ব্যঙ্গপ্রশিক্তিও তাঁদের মুখে শুনতে পেতাম। বিচার না করেই বিশ্বাস করবার এবং বিশ্বাস করেই অভিভূত হবার প্রবল্তা তথন আমার ছিল একথা স্বীকার করতে লজ্জা পাইনে এজন্ত যে, যুবাবয়দের এটা স্বভাবধর্ম।

অথচ একটু অমুদন্ধান করলেই জানতে পারা যায় যে, আমাদের আলোচ্য শতাব্দীকালের পূর্ব থেকেই বহু প্রতিভাশালী পুরুষ, সাধু ও সাত্তিক গীত-রচনা দিয়ে বাঙ্গালী আপামর জনদাধারণের চিত্তের কালিমা ধৌত করে রেখেছিলেন। এদেরই সমসামন্ত্রিক অজ্ঞাতনামা সঙ্গীতশিল্পী গানের মোহিনী শক্তি দিয়ে আমাদের পূর্ব-পুরুষের রস-লোলুপতাকে সঞ্জীবিত করে রেথেছিলেন। এঁদের প্রতি শ্রদ্ধা ও প্রণতি জ্ঞাপন করে পরবর্তীকালের ইতিহাস ও কিম্বদন্তীর স্তত্ত্তলি পরীক্ষা ও আহরণ कत्रव। वज्जारु अँतारे श्लान वाश्यात्र महास्त्रन; वाश्यातम् आस्त्र अँतारे निकृषे स्री। এঁদের অজ্জিত সম্পদই আমরা ভোগ করছি, এঁদের প্রতিষ্ঠাভূমির উপরই আমরা দাঁড়িয়ে আছি। এই সকল কীর্ত্তিমান্ মহাপুরুষদের শীর্ষস্থানে—বৈষ্ণব-পদাবলীর রচম্বিতা গায়কবৃন্দ, এবং কবিরঞ্জন রামপ্রসাদ, রায় গুণাকর ভারতচন্দ্র, রামনিধি গুপ্ত (নিধু বাবু), চুপীর দেওয়ানমহাশয় (রঘুনাথ রায়), তাঁর জ্যেষ্ঠ নলকুমার রায়, **(मञ्जान त्रामञ्नान नन्मी, প্রাসিদ্ধ কবিওয়ালা ও বিরহসঙ্গীতের রাজা--রাম বস্তু,** রঘুনাথ দাসের শিশ্ত হরেক্ষ দীর্ঘাদী (হরু ঠাকুর), বিখ্যাত স্থী-সংবাদ শ্রেণীর গীতকর্ত্তা রাস্থ ও নৃসিংহ, নীশু ঠাকুর, নিত্যানন্দ বৈরাগী, জীকবি যজ্ঞেখরী, সাতু রায়, এটনী সাহেব, গদাধর মূখোপাধ্যার, ঠাকুরদাস চক্রবর্ত্তী, কমলাকান্ত ও মির্জা—শত শতের মধ্যে এঁদের নাম ও কীন্তি শ্বরণীয় হয়ে থাকুক।

শেষোক্ত ব্যক্তিদের সমকালে বাংলাদেশে গানের রাজ্যে একটি জ্যোতিছের উদয় হবেছিল—বাঁর নাম দাশরথি রায়, ওরফে দাশু রায়। গত শতালীর প্রথম দিকে—এঁর আবির্ভাবের সময়ে, বালালী সর্ব্বসাধারণের অবকাশ মৃহুর্ভগুলি অপূর্ব্ব আনদেশ উল্লসিত হত। ১৮৫৭ খ্রীন্টান্দে খ্যাতি ও সমাদরের শিথরদেশে অবস্থিত থাকতে থাকতেই এঁর মৃত্যু ঘটে। এঁর সম্বন্ধে ঐতিহাসিক ছর্গাদাস লাহিড়ী মহাশয় তাঁর প্রণীত "বালালীর গান" নামক সঙ্কলনপুত্তকে লিথেছেন—"মহামহোপাধ্যায় পণ্ডিত হইতে বর্ণজ্ঞানশৃস্ত কৃষক পর্যন্ত আজিও সকলেরই মৃথে সমম্বরে তাঁহার পাঁচালীর স্থাতি শুনিতে পাওয়া বায়। প্রাসাদবাসী ধনী হইতে পর্ণকুটিরবাসী দরিদ্র পর্যন্ত সকলকেই তিনি মোহিত করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার রচিত পালাগুলি ভাষা ও ভাবের রত্মাকর; আমাদের দরিদ্র বাংলা ভাষার অমূল্য সম্পত্তি। এবং তৎকালে বাংলার এমনজেলা, এমন মহকুমা, এমন গ্রাম, বা নগর ছিল না, যে স্থান রসরাজ্ব দাশরথি রায়ের অমৃত্বমন্ত্রী পাঁচালীর বিজয়ঘোষণায় প্রতিধনিত না হইত। প্রথমে লোকে যে দাশরথিকে তিনটি মাত্র টাকা দিয়া পাঁচালীর গান করাইত, শেষে শতমুদ্রা দিতে স্থীকৃত হইলেও সেই দাশরথি ভাহাদের নিকট ছ্প্রাপ্য হইয়াছিলেন।"

দাও রায়ের সময়েই নদীয়া জেলানিবাসী ক্লঞ্চকমল গোস্থামী এবং হুগলীনিবাসী রসিকচন্দ্ররায়ের রচিত স্থললিত রসগর্ভ পদগুলি গানের রূপে গীতলিল্লীদের মুথে প্রচারিত ছিল এবং এখনও পল্লীগ্রামের আসরে শুনা যায়। গোস্থামী মহাশয়ের "রাই উন্মাদিনী" নামে গীতপ্রধান রচনা বিশেষ প্রাসদ্ধি লাভ করেছিল। পাঁচালীলেথক হিসাবে রসিকরায়ের আদর দাওরায়ের নীচেই ছিল। তথনকার দিনে সেটা বড় কম প্রশংসার কথা নয়। গোস্থামী মহাশয় ১৮৮৩ খ্রীস্টাব্দে এবং রিদক রায় ১৮৯৩ খ্রীস্টাব্দে ইহলীলা সংবরণ করেন। আমার পিতাঠাকুর ৮দীননাথ সান্যাল এবং পিতৃব্য শ্রীচিত্তরঞ্জন বাগচি মহাশয়ের মুথে এঁদের গান শুনেছি এবং রচনার স্থ্যাতি ও সমালোচনা শুনেছি। এসকল গানের রূপ ও তং আজকাল অপ্রচলিত হয়ে পড়েছে। তবুও এ সকল গানই একসময়ে বাজালীর কানে স্থ্যা ঢেলে দিত এবং প্রাণে আবেগের স্থিষ্ট করত—একথা মেনে নিতে হবে।

এঁদের প্রতিষ্ঠার সমসাময়িক কালেই এক অসামান্ত প্রতিভার আবির্ভাব হয়। এঁর নাম শ্রীধর কথক। কাব্য, দর্শন, অলঙ্কার, স্মৃতি ও সঙ্গীতে এঁর অসামান্ত অধিকার ও সন্মান থাকলেও— সঙ্গীতবিবরে, গীতরচনার এবং গানেও ইনি চরম প্রতিষ্ঠা লাভ করেছিলেন। নিধুবাব্র টপ্লার পরেই শ্রীধরের টপ্লা পর্যন্ত হয়ে—বাংলা টপ্লার উন্নতি অবক্ষম হয়ে গিরেছে এন্ধপ কথা প্রাচীনদের কাছে শুনেছি। আমার পিতা ও পিভ্বেয়র মূথে নিধ্বাব্ ও শ্রীধরের টপ্লা শুনেছি। এঁরা তৃত্কনেই অতিমাত্রায় সঙ্গীতামোদী ছিলেন। গোঁদলপাড়ার প্রসিদ্ধ রামবাই, রানাঘাটের নগেন ভট্টাচার্য্য, উত্তর কলিকাতার

সতীশ মুখোপাধ্যায়, ভবানীপুরের নগেন্দ্রবাবু ও হাওড়ার কালীপাঠক মহাশয়দের মুখেও এই দকল টপ্লা শুনবার সোঁভাগ্য আমার একাধিক বার ঘটেছে। এঁরা দকলেই ওস্তাদ ও শিক্ষিত শ্রেণীর ব্যক্তি; স্থতরাং এঁদের শিল্পচাতুর্য্য স্থরে লয়ে অপূর্ব ইন্দ্রজাল রচনা করবে তাতে আর আশ্চর্য্য কি ? আবার এ কথাও মনে হয়েছে—এই কলাচাতুর্য্য সাধারণ শিল্পীর পক্ষে অসম্ভব না হলেও হৃদ্ধর। ফলে—বাংলা টপ্লার উন্নতিরোধ হবার সম্ভাবনা বেশি হয়ে পড়ে।

ঐ সময়ে ছগলীনিবাসী গোবিন্দ অধিকারী কীর্ত্তনাকের গীত রচনাকরে এবং নিজের মধুর কণ্ঠের সাহায্যে সেগুলিকে অভিব্যক্ত করে জনসাধারণের একাস্ত প্রিয় হয়ে উঠেছিলে। ইনি শ্রীক্বঞ্চ বিষয়ে একাধিক ও উৎকৃষ্ট গীতাভিনয় রচনা করে, নিজে গান গেয়ে, এবং দ্তীর ভূমিকায় আসরে অবতীর্ণ হয়ে লোকপ্রসিদ্ধ হয়ে উঠেন। সেকাল ও একালের শিল্পীর ভূমিকায় আসরে অবতীর্ণ হয়ে লোকপ্রসিদ্ধ হয়ে উঠেন। সেকাল ও একালের শিল্পীর ভূমিকা করা উচিত বা সম্ভব কিনা এসকল কথা বাদ দিয়েও—একটা কথা মনে থাকে। সেকালে বিজ্ঞাপনের আড়ম্বর বা বাহাত্ত্রী ছিল না—উপায়ও ছিল না। সোনার জলে রঙ্করা রাজ্বসংস্করণের প্রকাশমাহাত্ম্য ছিল না। সংবাদপত্ত্বে বিজ্ঞাপনের কারিগরিও ছিল না। এরূপ অবস্থায় যথন ভাবি গোবিন্দ অধিকারীর নিজ ম্থের গান শুনবার বা দ্তীর ভূমিকা উপভোগ করবার জন্ম বিশ-ত্রিশ মাইল দ্র থেকে জনসাধারণ পায়ে হেঁটে এসেছে, এবং গান শুনে অঞ্চললে অভিষক্ত হয়ে ক্তার্থ মনে করে নিজের গায়ের ওড়না বা অলঙ্কার শিল্পীকে দান করে গিয়েছে—তথন মনে মনে চমৎকৃত না হয়ে থাকা যায় না। অধিকারীমহাশম্ম ১৮৭০ খ্রীস্টাব্দে, ৭২ বৎসর বয়সে লোকান্তর গমন করেন।

এ ছাড়া বাংলাভাষায় এমন শত সহস্র পল্লীগাতি আছে, যেগুলি মাত্র বিশেষ দেশ বা স্থানে সীমাবদ্ধ—অন্তর প্রচলিত বা সমাদৃত নয়। এগুলি চর্চার অযোগ্য না হলেও—আমি এগুলিকে বাংলাগানের ছোট ঢেউ মনে করে আলোচনা করব না। এই মাত্র ঘাঁদের কথা হল তাঁরা বাংলা গানের বড় রকমের তিনটি প্রবর্ত্তনা বা প্রবাহের স্প্রিকর্তা বা মহাজন ছিলেন। এই তিনটি প্রবর্ত্তনা হল—কীর্ত্তনাঙ্গ গান, যাত্রা-পাঁচালীর গান এবং বাংলাটপ্লা বা টপ-থেয়ালের গান। এসকল গানের বিষয় হল—ভগবান্ শীক্তফের লীলা, মহাপ্রভু শীগোরাঙ্গের লীলা, ভগন্তক্তির প্রসন্ধ, ভগবানের নিকট প্রার্থনা এবং সাধারণ লৌকিক প্রণয় ভালবাসা ইত্যাদি।

ইংরাজি ১৮১৮ সালে যশোহর জেলার উলুশিরাই গ্রামে মধুম্বদন কিরর নামে এক ব্যক্তি জন্মগ্রহণ করেন। ইনিই পরে—কীর্ত্তনসঙ্গীতের অবনতির ধুগে কীর্ত্তনগানের প্রণালীর মধ্যে একটি অভিনব প্রবাহ হুষ্টি করে 'মধু কান' নামে প্রসিদ্ধ হয়েছেন। আধুনিক কালের কীর্ত্তনগারকদের—বিশেষ করে পেশাদার গারকদের—গানের মধ্যে এর প্রকল্পিত চংএর সন্ধান পাওরা যার।

মধুস্দন ঘুবা বয়সে ঢাকা গিয়ে—ছোটেখা, বড়েখা নামে ছজন গুণীর নিকট পশ্চিমা

পদ্ধতির গান শিক্ষা করেছিলেন। পরে —ফিরে এদে যশোহর জেলার রাড় থাদিয়া নিবাসী রাধামোহন বৈরাগীর নিকট ঢপ কীর্ত্তন শিক্ষা করেন-এরপ কিম্বদন্তী আছে। কিন্তু-রাধামোহনের নাম না হয়ে মধুসুদনের এত খ্যাতি কেন হল তার কারণ বুঝা যায় না। আমার অন্তর্রপ মনে হয়। ঢপ কীর্ন্তনে যে রকম পশ্চিমা কায়দায় রাগ-রাগিণীর বিস্তার, ছুটছাট ও লাগভাঁট করবার চেষ্টা হয়ে থাকে, তার প্ররোচনা বৈরাগী বাউলের নিকট থেকে না নিয়ে বরং পশ্চিমা ওস্তাদের নিকট আহরণ করাই স্বাভাবিক ও সম্ভব বোধ হয়। খুব সম্ভব--মধুস্দনের মন্তিকে পশ্চিমা ওম্ভাদদের ভাঁজগুলি তাজা থাকতে থাকতে তিনি কীর্ত্তনীয়া-**एमत भान मिथलन**; তাও कीर्खनीयात निकंछ नय, वांडेल देवतांगीत निकंछ। करल চालाडाल পাক হয়ে থিচুড়ির বন্দোবস্ত হল। সৌভাগ্যের কথা— মধুস্থদন নিজে স্করম্ভ গায়ক ছিলেন এবং গানরচনাতেও দক্ষ ছিলেন। নে সময়ে চালেডালে যে উৎকৃষ্ট থিচুড়ি হয়েছিল— এতদিনে তার হিদাবের কিছু তারতম্য ঘটেছে দলেহ নেই; কিন্তু পৌরাঙ্গের গন্ধটি আঞ্বও আছে ; কলিকাতার অনেক পেশাদার কীর্ত্তনীয়া—বিশেষত স্ত্রীগায়িকা বা ঢপ-ওয়ালী-দের গান শুনলেই বুঝা যায়। মধুস্দনের প্রবর্ত্তিত ঢপের বিরুদ্ধে যতই কঠোর সমালোচনা করা যায়—কীর্ত্তনগানের ধারার মধ্যে স্থলবিশেষে এর সঙ্গতি আছে বলেই, এবং এক বিশেষ শ্রেণীর শ্রোতার পক্ষে এর আকর্ষণী শক্তি আছে বলে এটা এতদিন টিঁকে আছে। ১৮৬৮ গ্রীস্টাব্দে ক্বফ্টনগরে 'চপ' কীর্ত্তন গান করতে এসে প্রবল জরে আক্রান্ত হয়ে মধুসুদন পরলোক গমন করেন।

আমরা বাল্যকালে নিধুবাব্র ও শ্রীধরের টপ্পা বাস্তব গান রূপেই শুনেছি। তাছাড়া প্রবীণদের কথাবার্ত্তার মধ্যে কথন কথনও 'ভূলোর টপ্পা' কথাটি শুনতে পেতাম—যদিও সেটা কি ব্যাপার জ্বানতাম না। অপেক্ষাকৃত্ত পরিণত বয়দে পিতাঠাকুর ও পিতৃব্যের নিকট ভূলোর টপ্পার সঠিক পরিচয় পেয়েছিলাম। একেইত টপ্পার বিষয়বল্প পরিপূর্ণ আদিরসাত্মক। তার উপর, বিত্যাস্থলর যাত্রাদলের গায়করা অশ্লীলতা দোষযুক্ত এক শ্রেণীর গীত অত্যন্ত হাল্কা স্থরে ও তালে, টপ্পার চং এ 'গিঠথারি' মিশিয়ে গান করে কলিকাতার কাপ্তেন বাব্ ও ইয়ার বকসীদের মনোহরণ করবার উপায় স্পৃষ্টি করেছিল। বিত্যাস্থলর-যাত্রার দলের পড়তি অবস্থায় একে ভূলোর যাত্রাদল বলা হ'ত। এই অভিনব যথেছাচারেরই বিদ্রপাত্মক নাম রাথা হয়ে ছিল 'ভূলোর টপ্পা'। ভূলোর টপ্পা যাই হ'ক এই প্রসঙ্গে গোপাল উড়ের নাম স্থরণ করা উচিত।

আলান্ধ ইংরান্ধি ১৮৪০ সালে গোপাল নামে একটি উৎকলনিবাসী, তরুণ বরস্ক ব্যক্তি জীবিকার্জনের নিমিত্ত কলকাতার এসেছিল। সেই সমরে, বউবান্ধারে রাধামোহন সরকার নামে এক প্রতিষ্ঠাবান ব্যক্তির উত্যোগে ও উৎসাহে, ভারতচন্দ্রের বিচ্চাস্থন্দর কাহিনী অবলম্বন করে, বিচ্চাস্থন্দর গীতাভিনয়ের ( অর্থাৎ বিলাতী অপেরা ক্বাতীয় বন্তুর) আখড়াই দেওয়া হচ্ছিল। ঐতিহাসিক হুর্গাদাস বাবুর মতে "এই বিচ্ছাস্থন্দর যাত্রাই (?) বাংলাদেশের

প্রথম সথের যাত্রা। বৃউবাজ্ঞারের মতিলাল-গোষ্ঠী, হৃদয়রাম বাঁড়ু যো গোষ্ঠী, ধর-গোষ্ঠী—
সকলেই এই যাত্রায় যোগদান করিয়াছিলেন। কথিত আছে—'টেলিমেকস্' অমুবাদক
রাজক্বঞ্চ বন্দ্যোপাধ্যায় মহাশয় যাত্রায় সথী সাজিতেন।" এই মজলিসের মধ্যে গোপাল
কি রকম ক'রে আবিভূতি হ'লেন, সে সম্বন্ধে নিম্নলিথিত বিশ্বাস্যোগ্য গল্পটি প্রাংলিত আছে।

একদিন ঐ ষাত্রার বৈঠক চলছে; সমন্ন মধ্যাহ্নকাল। পাশের রাস্তায় একটি ফেরীওরালা 'চাই চাঁপাকলা' বলে হাঁকে দিয়ে গেল। চিৎকার শুনে মঞ্চলিদের কর্ত্তা বিশ্বনাথ মতিলাল আদেশ দিলেন "ওরে, কে আছিদ্রে, গান্ধার বলেছে, চাঁপা কলাকে ধরে আন্।" এর অর্থ—মজলিদে শ্বর্রম্মে যে স্থরটি বাঁধা হয়ে সর গরম্ হয়েছিল, সেই শ্বরের অম্বাদী গান্ধার শ্বরে 'চাই চাঁপাকলা' ডাক প্রতিধ্বনিত হয়েছিল। ষড় স্পার্মরের পরে, অথবা সঙ্গে গান্ধারের আবির্ভাব হ'লে কানে কি রকম ভাল লাগে এবং আসরের আবহাওয়াকে কি রকম জমিয়ে তোলে—শ্বরবিলাসী ব্যক্তিমাত্রই জানেন। বিশ্বনাথ যে এই রকমের রিসক ব্যক্তি ছিলেন সন্দেহ নেই। প্রসঙ্গক্রমে একটি কথা বলি। রাস্তার সামান্ত ফেরিওয়ালার কণ্ঠশ্বরের মাধুর্য্য ও বৈশিষ্ট্য যাঁর কান এড়িয়ে যেতে পারেনি—সেই বিশ্বনাথ মতিলালের বংশে আধুনিক সময়ে হজন উৎকৃষ্ট, সৌধিন সেতারবাদক হয়েছেন। যাই হ'ক—মজ্বলিসের লোকেরা ফেরিওয়ালাকে ডেকে নিয়ে এল। তার স্থকণ্ঠ ও বিনীত ব্যবহারের জন্ত যাত্রা মজ্বলিসে শিক্ষানবিশী ও মাসিক ১০০ টাকার বৃত্তির ব্যবস্থা হয়ে গেল। মজ্বলিসের ওস্তাদ হরিকিষণ মিশ্রের নিকট গোপাল গান অভ্যাস করতে থাকলেন।

আদাজ ১৮৪২ খ্রীস্টান্দে রাজা নবক্তফের বাড়িতে বিছাল্লনর গীতাভিনয়ের প্রথম উদ্বোধন হয়। প্রথম অভিনয়েই সমালোচক ও জনসাধারণ ব্রুতে পারল গোপালের প্রতিভা কিরপ। গানগুলি একজন তাৎকালিক পণ্ডিতের রচনা এরপ শুনতে পাই। কিন্তু গোপালের অভিনয়-চাতুর্য্য ও কঠের মাধুর্য্য গানগুলিকে এরপ ফুটিয়ে তুলেছিল বে, অন্ত সকল উদ্যোক্তা ও সহকারী শিল্পীকে বাদ দিয়ে নাম হ'ল, গোপাল উড়ের বিছাল্লনর। রাধামোহন সরকারের মৃত্যুর পর গোপাল নিজেই বিছাল্লনরের দল গঠন করেন, অনেক নৃতন গান প্রচার করেন এবং দশ বৎসর কাল (ইং ১৮৫৭ সাল পর্যান্ত) এই দলের নেতৃত্ব করে, বছ যশ ও সমাদর ভোগ করে ইহলীলা ত্যাগ করেন।

আলোচ্য শতালীর প্রথম দিকে ব্যঙ্গ বিদ্ধপাত্মক ও রঙ্গরসের গানে বাংলাদেশ মুধরিত ছিল। এদের উদ্ভবের কারণ এই বে, এই সময় বা কিছু পূর্ব্ব থেকেই—বৈদেশিক প্লাবনের বেগে বাহিত হয়ে অনেক কিছু অসঙ্গতি ও উচ্ছু আলতা আমাদের সমাজের মধ্যে এসে পড়েছিল। সমাজে ইতিপুর্ব্বেই যে নিজন্ব অসঙ্গতি ছিল না তা নয়; উচ্ছু আলতাও যথেষ্ট ছিল। কিন্তু সেগুলি ছিল অদেশী ও বনিয়াদী। এর উপর এসে জৃটলো বিজ্ঞাতীয় অন্থকরণে অভিনব বাদরামি। ঘটনাচক্রে অনেক বিদ্বান্ গণ্যমান্ত ব্যক্তিও এই অসঙ্গ তিগুলিকে উন্নতির লক্ষণ মনে করে প্রশ্রম্ব দিতে থাকলেন। "এত ভঙ্গ বন্ধ দেশ, তবু রক্ষে ভরা"

কথাটির গৌরবস্থচক অর্থ করা হয়। সমাজের একদিকে পচন ধরেছে, অন্তদিকে ভাঙ্গন আরম্ভ হয়েছে, এবং সেই সমাজের বা দেশের লোকই তাই নিয়ে হাস্ত ও বিদ্রেপ করতে তৎপর—এও সাধারণ কথা নয়। প্রাণশক্তি কতথানি সতেজ থাকলে পচনকে সহ্ করে, তাচ্ছিল্য করে, বিদ্রুপ করে স্থপ্রতিষ্ঠ থাকতে পারা যায় সেটা বিশেষ বিবেচ্য। এই সময়ে কবি-ওয়ালা, যাত্রার দল, বাউল, ঝুম্র প্রভৃতির গায়কদের মুখে নানারকমের হাস্ত ও ব্যঙ্গপ্রধান গান প্রচলিত ছিল। এখনও এর অনেক কিছু আছে, পল্লীগ্রামের গায়কদের ঝুলিতে। তবে এ বিষয়ে রূপচাঁদ পক্ষীর হাস্তরসাত্মক গান মঞ্জলিস ও সাধারণের আসরে সব চেয়ে বেশি প্রতিপত্তি লাভ করেছিল। ইনি ১৮১৪ খ্রীস্টাব্দে জন্মগ্রহণ করেন। আমার পিতা-ঠাকুর তাঁর বাল্যকালে একে দেখেছিলেন—একথার উপর নির্ভর করে মনে করতে পারি ইংরাজি ১৮৬০—১৮৬৫ সালে রূপচাদ পক্ষী জীবিত ছিলেন। লিখিত সাধু ভাষায় ব্যঙ্গ ও হাস্তপ্রধান গান রচনা করার এবং রীতিমত স্থ্রতাল্যোগে গান করা বিষয়ে ইনি প্রথম ব্যক্তি না হলেও—উল্লেখযোগ্য ব্যক্তিদের অন্তত্ম এরূপ আমার মনে হয়। শুধু হাস্তপ্রধান নয়, অন্তান্ত ভাবপ্রধান স্থললিত গীত রচনা ও গানেও ইনি পটু ছিলেন। 'রূপচাদ পক্ষীর গান' বা 'পক্ষীর গান' বলে ফরমাজ করা প্রচলিত হয়ে উঠেছিল। এঁর রিসকতা মাত্র কাগজে কলমে নিবদ্ধ ছিল না; ইনি ব্যবহারেও রিসক ছিলেন।

এঁরই সঙ্গে প্যারিমোহন কবিরত্নের নাম উল্লেখযোগ্য। এঁর রচনা যেমন প্রসাদ-শুণবিশিষ্ট, এঁর গানও সে রকম নানা বিষয়ের ছিল। "কোথায় সে জন, জানে কোন জ্বন, যে জন স্ক্রন লয় করে" এবং কলাই-এর ডাল বিষয়ক গান আজ পর্যান্ত অতুলনীয়—যদিও তা আধুনিক বাঙ্গালীর স্মৃতির অন্তর্নালে চলে গিয়েছে। হাস্তরসের গানের প্রথম প্রবর্ত্তক হিসাবে রূপচাঁদ পক্ষী ও প্যারিমোহনকে প্রধান হুইজন মনে করা থুবই সঙ্গত। গানের রচনা ও চং বৈদেশিকত্ব বজ্জিত নিছক্ বাঙ্গালী। এগুলির মধ্যে কিছু গ্রাম্যতা দোষ থাকলেও, নিঃসংকোচে উপভোগ করা যায় এবং কিছু গাঁজা-শুলির গন্ধ থাকলেও ছুইজ্বের ব্রাণ্ডির স্বাদ ও গন্ধবজ্জিত এ কথাও বেশ বোঝা যায়।

বাংলার কাব্যগগন একদিন যাঁর ভাস্বর প্রতিভায় আলোকিত হয়ে উঠেছিল, একই সময়ে যাঁর রচনার জলদগন্তীর মৃরজ্ঞ ধ্বনি ও স্থললিত বংশীনিনাদ বঙ্গদেশবাসীকে চমৎকৃত ও আগ্লুত করে ছিল—বাংলা ভাষার সেই বরেণ্য দেবক মধুস্দন এমন অনেক গান রচনা করে গিয়েছেন যে গুলিকে সাধারণ ভাবে নিধুবাবু ও শ্রীধরের গানের পাশে রাখা চলে। পিতাঠাকুরের মৃথে মধুস্দনর চিত কয়েকটি গান শুনে ধারণা হয়েছে, এগুলি বাংলা টপ্পার ছয়ে গাওয়া হ'ত। মধুস্দনের জীবনের সংক্ষিপ্ত পরিচয় প্রসঙ্গে এই কথাট বারবার বলা হয় যে, তিনি ছবার বিদেশিনীর পাণিগ্রহণ করেছিলেন এবং মত্যপান বিষয়ে মাত্রাজ্ঞানশৃত্য ছিলেন। এরূপ পরিচয় সত্য হ'লেও তো নিতাস্ত জৈব পরিচয়, সেটা বারবার না শুনলেও পাঠকের ক্ষতি নেই। এথনও পর্যান্ত দেখি, জীবনীলেথকগণ ব্যক্তি বা মহাপুরুষের

জীবনে আহার বিহার নিদ্রা ইত্যাদি জৈব ব্যাপারের ফিরিন্তি দেবার জভ আকুল; কেন বুঝতে পারি না। প্রতিভা অলোকিক ব্যাপার, যার সঙ্গে জৈব ঘটনা-চক্রের কোনও কার্য্য-কারণ সম্বন্ধ নেই। যাই হ'ক মধুস্দনের সম্বন্ধে আমাদের বারবার একথাও শুনান হয় যে তিনি ফ্রেঞ্চ ও ইতালীয় ভাষায় পত্য লিথে বাহাত্তরী পেয়ে ছিলেন। ব্রজ্ঞাঙ্গনা কাব্যের মধ্যে দিয়ে তিনি যে অসাধারণ মাধুর্যা বিকীর্ণ করে গিয়েছেন একথা বলা হয় বটে, কিন্তু যেন একটু চাপা গলায়। আর তিনি যে বাঙ্গালীর হৃদয় দিয়ে, বাঙ্গালীর নিজস্ব প্রতিভা বৈশিষ্ট্য দিয়ে অনেক গান রচনা করে গিয়েছেন এবিষয়ে কোনও উচ্চবাচ্যই নেই। পিতাঠাকুর ও পিত্ব্য মহাশয়ের মুথে এই রক্ম প্রীতি-প্রণয়গীতের সম্বন্ধে যে সকল কথা শুনেছি, তার হ' একটার আলোচনা করব।

পিতাপিত্ব্যের যৌবন বয়দে কলিকাতায় নাথুখা নামে একজন খ্যাতনামা পশ্চিমা গায়ক কিছুদিন এসে বাস করে গিয়েছিলেন। পিতৃব্য তাঁর নিকট সাক্ষাৎ ভাবে টপ্পা গান শিথেছিলেন। এই ওক্তাদ ব্যক্তির কণ্ঠ অতিশয় মধুর ছিল, এবং—যা বড় একটা দেখা যায় না—এঁর রসবোধ ছিল। শান্তিপুর, রাণাঘাট ও কলিকাতায় দঙ্গীত প্রসঙ্গে নিযুক্ত থাকবার সময়ে তিনি, বাংলা টপ্পার গড়ন ও চং শুনে চমংকৃত হয়ে ছোট কাকা ও অন্ত কম্মেকজন গানরসিক ব্যক্তির নিকট বাংলা টপ্পা অর্থাৎ নিধুবাবু, জ্ঞীধর কথকের গান আয়ন্ত करत्र हिल्लन अवः त्मर्य त्मात्री, श्रामम ও मञ् वूलवूरलत्र हेश्रा वाम मिरत्र अहे वांश्ला हेश्राहे বাঙ্গালীর ঢংএ গাইতেন। এই সময়ে তিনি মধুস্থদনের কয়েকটি গানও আয়ত্ত করেছিলেন এবং সকলের চেয়ে মজার কথা ব্রজাঙ্গনা কাব্যের "কেন এত ফুল তুলিলি সজনি ভরিয়ে ভালা" কবিতাটির প্রেমে পড়ে যান। বিশেষ করে কলিকাতার মাইফেলে তিনি এই গানটি কথনই বাদ দিতেন না—তাঁর নিজের ও শ্রোতার উভয়ের পক্ষেই প্রিয় বস্তু ছিল বলে। তিনি এইটিকে তাঁর স্বচ্ছল দাদ্রা তালেই নিষ্পন্ন করতেন। কোনও এক মন্ধ্রলিদে একজ্বন টপ্লারসিক ব্যক্তি ঐ গানটি ভনে ঈষৎ কটাক্ষপাত করে মন্তব্য করেছিল যে. শ্বা সাহেব দেথছি দাদ্রাও গান!" বলে রাথা ভাল পশ্চিমা বড় ওস্তাদের পক্ষে দাদ্রায় গান করাটা মহাপাপ বলে গণা হয় এবং ওস্তাদরা এই মহাপাপটি প্রকাশ্য মাইফেলে করতে बाकी हन ना, अथि त्शांभारन अब आत्मान मरखांश करत्र थारकन। याहे ह'क, या मार्ट्य বলেন যে, তিনি পরদিনই ঐ পদটিকে পুরাদন্তর টপ্লায়,—পাঞ্জাবী ঠেকার ছন্দে গাইবেন। গানকে রূপাস্তরিত করবার সময় তিনি দেখলেন, প্রতি চরণে একটি করে কলির (musical phrase) অভাব হচ্ছে—যার জন্ম টপ্লাবাঁধুনি স্থবিধা হচ্ছে না। আমার পিতাঠাকুর খাঁ-সাহেবের অন্তরঙ্গের লোক ছিলেন। খাঁ সাহেবের বিপদ বুঝে, তিনি গানটিকে—"কেন এত ফুল তুলিলি সজ্জনি, যতন করিয়ে ভরিয়ে ভালা। মেঘারত হ'লে, কহ লো সজ্জনি পরে কি রক্ষনী ভারার মালা" এই রকম পরিবর্দ্ধিত করে থা সাহেবকে সাহায্য করেন। থাঁ-শাহেব এই পদটিকে বেহাগ খাঘাল রাগিণীতে ও টগ্গার ঢিমা ঠেকাযোগে স্থলর ভাবে গান ক'রে শ্রোতাদের বিমোহিত করতেন। কিছু দিনের জন্ম ঐ পদটি কলিকাতা, রাণাঘাট প্রভৃতি অঞ্চলের গায়ক ও শ্রোতাদের মহলে বিশেষ আদর পেয়েছিল। পিতাঠাকুর মহাশন্ধ আমার জিজ্ঞাসার উত্তরে কৈফিরংস্বরূপ বলেছিলেন যে—মাত্র গানের স্থবিধা হয় কিনা পরীকা করবার জন্মই তিনি ঐ কার্যাট করেছিলেন। নচেৎ ওরূপ কাজ করা উচিত নম।

মধুহদনের গীতরচনা বিষয়ে একটি সংবাদ হয়ত আঞ্চণ্ড বিয়য়কর হবে। 'শর্মিষ্ঠা' নাটকের ইংরাজি অফুবাদ অভিনয়ের সময়ে ইংরাজি গানগুলিও আমাদের দেশের প্রচলিত ম্বরে গাওয়া হয়েছিল। য়থা—'Oh fie! Oh fie!' নামের অফুবাদ গানটি বেহাগ স্থরে কাওয়ালীর সঙ্গতে গাওয়া হয়েছিল। ইল-ভারতীয় সংমিশ্রণের উদ্দেশ্যে কতই না চেষ্টা বাংলা দেশে হয়ে গিয়েছে, ভাবলে অবাক্ হতে হয়। পরে ছিজেন্দ্রলাল রায় এর পাণ্টা গাইবার চেষ্টা করেছিলেন বাংলা গানে ইংরাজি কায়দা প্রয়োগ করে। য়থা—"পার ত, জন্ম না কেউ বিয়ুদ্ বারের বারবেলায়"। জ্যোতিরিন্দ্রনাথ ঠাকুরও মিশ্রণকার্য্য পরীক্ষা করেছিলেন যায় ফলে সেই সময়ে "ইতালিয়ান্ ঝিঁঝিট", "আইরিস ভূপালী", "য়চ্ ভূপালী" প্রভৃতি নামকরণ বাজারে দেখা দিয়েছিল। এই সেদিনও ছিজেন্দ্রলাল রায়ের যোগ্য পুত্র দিলীপকুমার বাংলা গানে জ্বেকো-জ্মোভাকিয়া, কি বোহিমিয়ার ম্বর লাগিয়ে কুটুম্বিতার প্রসার করবার চেষ্টা করেছেন। এরূপ ব্যাপারে তিনি যে বিশিষ্ট খ্যাতি অর্জন করেছেন তা সত্য। তবে অফুকরণের ফল টেকসই হয় না এও দেখা গেল।

নদীয়া জেলার মেটেরি গ্রাম নিবাসী বিশ্বুরাম চট্যোপাধ্যায়ের রচিত অনেক স্থলিত পদ লোকম্থে গানরূপে প্রচলিত ছিল। "আমার মন ভূলালে যে, কোথায় আছে দে", "এই বিশ্বমাঝে যেথানে যা সাজে" "পাথি বল রে বল" প্রভৃতি জনপ্রির গানগুলি এঁর রচনা। এগুলিকে আমি টপ-থেয়ালের চংএ গীত হতে শুনেছি মজ্বলিসে ও মৃদীর দোকানের সামনে গাছতলায় আসরে। গাছতলার আসরের কথায় কেউ নাসিকা সঙ্কৃচিত করবেন না আশা করি, এই গাছতলার আসরের সত্য সত্যই স্থকঠে সহস্র সহস্র গান হয়ে গিয়েছে ও হয়। গায়েকের সম্বল মাত্র একতারা, অথবা সংগ্রহ অথবা গোপীয়য়—কঠে একটু বেহুর (আমাদের দেশে চলিত কথা অন্স্র ) হলেই কানে ধরা পড়ে। আড়ম্বর করে মজ্বলিসের গানও স্থকঠে হয়। তবে হার্মোনিয়্বম, অর্গান, পিয়ানো, তম্বুরা ও সারেকী এবং স্থরেবাঁধা তবলা, পাথোয়াজ্বের সাহায্যে অনেক স্থলে গানের অযোগ্য কঠেও গান হয়ে যায়—শ্রোতারা সহ্থ ককক বা না করুক, বুঝতে পারুক বা না পারুক।

নানাকারণে ঐ রকমের বাংলা গান কিছু দিন থেকে মজলিস বিশেষত শহরে মজলিস হতে বিদার নিয়েছে বটে; তব্ও মুদীর দোকানের সামনে গাছ-তলার আসরে এখনও এ গান বৈরাগী বাউল ভবঘুরে গাইয়ের পরিফার চাঁচাছোলা গলায় শ্রোতাদের পক্ষে আর্কর্ষণীয় বস্তু হয়ে আছে। সম্প্রতি শহরে এরপ গানের একটা সৌধীন চর্চা আরস্ত হয়েছে; কিন্তু প্রায়ই সেগুলি অনুকরণদম্বল, কথনও বা ঝুটো মাল হয়ে দেখা দেয়। নকল যতই ভালো হ'ক—বাউল বৈরাগী ভবঘুরেদের কঠের মধ্যে দিয়ে যে সত্যিকারের আবেগ ও প্রাণবস্তু সাড়া দিয়ে উঠে—নকলের মধ্যে সেই আবেগ ও প্রাণবস্তুটিরই অভাব হয়। গানের অভিনয় হয় না; হলেও টেকে না। এর উপর লক্ষ্য করেছি—নকলের শিল্পী স্থবিধামত এই সকল খাটি বাংলা গানের মধ্যে পশ্চিমা ধেয়াল ঠুমরীর তান, পাণ্টা, মোচড়ের প্রদর্শনী খুলবার চেষ্টা করেন। যাঁরা আদল জিনিয ভনেছেন—তাঁদের কানে এ রকম ব্যাপার অত্যন্ত বিসদৃশ, বিজ্ঞাতীয় বোধ হয়। র্যাফেলের ম্যাডোনার অবিকল অনুকরণ করে একথানা স্থল্পর ছবি এঁকে—উৎকর্ষ (Improvement) বা চমৎকৃতির (Brilliancy) খাতিরে মাতৃন্তির নাকে নাকছাবি ও চোথে স্থরমা পরিয়ে দিলে যেমন অশোভন হয়—আসলের উপর এ ধরণের শিল্পচাতুরীও ঠিক সেই রকম অশোভন হয়।

এই মাত্র বলেছি—টপ-থেরালের চংএ এই শ্রেণীর বাংলা গান গাওয়া হয়। এতে করে পাঠক হয়তো মনে করবেন—টপ্রা আর থেয়াল যথন মিশে আছে—তথন পশ্চিমা চংএর বাকী থাকল কি ? বস্তুত তা নয়। এই প্রসঙ্গে কথাটি পরিষ্কার করে বলাই ভাল। পশ্চিমা টপ্রা ও থেয়ালের যে ধারা চলে আসছে, যথার্থ গান-শিল্পী বাঙ্গালী সেই চংগুলির পরিবর্ত্তন করে, বাংলা-গান গাইবার উপযোগী করে বাংলা টপ্রার চং এবং টপ-থেয়ালের চং স্পষ্ট করে ফেলেছে। ভারতে এ ছটি চং আর কোথাও নেই। প্রায় আধুনিক কালের প্রকৃষ্ট উদাহরণ স্বন্ধপ বলা যেতে পারে—রেকর্ডে সংরক্ষিত, ভলালটাদ বড়ালের "মনেরি বাসনা শ্যামা" গানটি টপ-থেয়ালের চংএ এবং ঐক্বপ ভবিষ্কর লাহিড়ীর "তোমারি তুলনা তুমি প্রাণ" বাংলা টপ্রায় চংএ গাওয়া হয়েছে। পশ্চিমা থেয়াল ও টপ্রা থেকে এরা পৃথক্ ও বিশিষ্ট। এই ছই চং এর সহযোগের নিমিত্তই বাঙ্গালীর প্রতিভা "আড়া", "মধ্যমান" ও বাংলা "একতালা" এই তিনটি যোগ্য ঠেকা স্পষ্টি করেছে—মন্ধলিসে সমাদর করে স্থান দিয়েছে। এদের সাহায্যে বাংলার শতসহত্র গান গাওয়া হয়েছে। অত্যাধুনিক বাঙ্গালী গানশিল্পী এ রক্ষমের গান, চং বা তালের চর্চা করেন না। তার কারণ এ নয় যে এতাল অযোগ্য বা অচল। তার কারণ এই যে—আজ্বের শহরে বাঙ্গালী কায়মনোবাক্যে নাটকীয় পরিস্থিতির মধ্যে নিময়্ব আছে—যার ফলে চটুল গান ও চঞ্চল তালই চর্চার বিষয় হয়ে পড়েছে।

ইংরাজি উনিশ শতালীর শেষ চতুর্থাংশে বাংলাদেশের, বিশেষ করে পূর্বকের, গ্রাম ও নগর কাজাল ফিকির চাঁদের গানে মুথরিত ছিল। এঁর জন্মছান নদীয়ার কুমারথালি গ্রাম। আন্দার্জ ১৮৯৬ খুষ্টাব্দে ইনি লোকাস্তরিত হয়েছেন। ফিকিরচাঁদের অনেক, স্থন্দর, ভাবপ্রধান গান এখনও বাউল বৈরাগীদের মুখে শুনতে পাওয়া যায়। এঁর প্রসিদ্ধ কয়েকটি গান যথা "ভোলা মন কি করিতে কি করিলি", "অরূপের রূপের ফাঁদে পড়ে কাঁদে

প্রাণ আমার দিবানিশি", "যদি ডাকের মত পারতাম ডাকতে", "ছনিয়ার আজব গাছে, সদা বসে, আছে ছই পাথি"—এবং অন্থ গানের মধ্যে, সহজ অথচ প্রাণ ভূলানো স্থরে বাঁধা যে ভাবুকমনের সরল উচ্ছাস দেখতে পাওয়া যায়—তার সঙ্গে একনিকে উপনিষদের মর্ম্মকথা এবং অন্থদিকে রবীক্রনাথের গানের অতীক্রিয় স্ফুর্তির সঙ্গে যোগস্টি হয়েছে বলে মনে হয়। ফিকির চাঁদ ও রবীক্রনাথ —এ ছজনার গানের পার্থক্য মাত্র ভাষার প্রকাশ-ভিন্নির পার্থক্য। মনে হয় যেন ফিকির চাঁদ উপনিষ্দিক রহস্তকে সরল স্মভোগ্য করে বাংলাদেশে প্রচার করে গেলেন এবং রবীক্রনাথ সেই একই প্রেরণার স্ব্রুটিকে আহরণ করে স্বকীয় প্রতিভায় মার্জিত করে তাই দিয়ে গানের জাল বুনে বাঙ্গালীর মনকে আরুষ্ট করেছেন। সনাতন গ্রামিক সংস্কৃতিতে পুষ্ট, বাঙ্গালী পল্লীগতপ্রাণ ব্যক্তির সহজ সরল মন যেমন ফিকিরচাদের সহজ সরল ভাষায় তল্ময় হয়েছে, সহজ সরল স্থরে বিহলে হয়েছে—নানারকমের বিপ্রবিড্ছিত সহরবাদীর মন সে রকম সহজে ধরা দেয়নি। এঁদের ধরবার জক্ত প্রেরাজন হয়েছে—রজনীকান্তের মত, অতুল সেনের মত, এবং সর্ব শেষে রবীক্রনাথের মত প্রতিভা।

বহির্জগৎ ও অন্তরাত্মার মিলনস্থপের গভীর সত্য বা তত্ত্বকথা চিরকাল থেকেই ভারতে জ্ঞানগর্ভ ও কাব্যের ভাষায় প্রচারিত হয়ে এসেছে। এই হ'ল ভারতের বৈশিষ্ট্য। কিন্তু এ मकन कथा, এ ब्लाजीय जञ्चल, शास्त्र मध्या निरम्न, स्वरत्रत्र माशस्या, इन्न ও তালের বাহনে— বাংলাদেশে যেমন অপূর্ব প্রকাশরূপ পেয়েছে, এমন ত অন্ত কোনও দেশে দেখা যায় না। এই হ'ল বাংলার বৈশিষ্ট্য, বাঙ্গালীর ভাবুক মনের আত্মপরিচয়, বাংলা ভাষার ঐকান্তিক সম্পদ্। লক্ষ্য করবার মত বিশেষ একটি ব্যাপারের দিকে আপনাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করব। ভারতে যত দেশ আছে—তার মধ্যে বাংলা দেশ বেমন রূপকপ্রিয় ও বেমন রূপকশিল্পী এমন কোনও দেশ নয়। উত্তর ভারতের কালোয়াতী গান, কাজরী, সাবন, ঝুলন, হোরী, চৈতী প্রভৃতি সাধারণ দেশক রূপগুলি এবং দক্ষিণ ভারতের মহাত্মা ত্যাগরাক প্রচারিত জনপ্রিয় গীত রূপগুলির সম্বন্ধে আলোচনা করে আমার এই ধারণা হয়েছে—এই সকল গীতরূপের মধ্যে কল্পনা, ভাবুকতা বলতে বিশেষ এমন কিছু নেই—যাকে বাদালীর কল্পনা, উচ্ছাদ বা ভাবুকতার সঙ্গে তুলনা করা যায়। हिन्सीভাষার গানে—হরিদাস স্বামী, তুলদীদাস, স্করদাস, মীরাবাই, কবীর, কুন্তনদাস, যুগরাঞ্চদাস, ক্রফানন্দজী, চতুর্ভুঞ্চদাস প্রভৃতি শ্রেষ্ঠ গীতকারদের গানের মধ্যে বে রূপক একেবারেই নেই, এমন কথা কথনও বলি না। মাত্র এই কথা বলি—হরিদাস স্বামীজি প্রভৃতির রচনায় বেখানে একটি রূপক পাওয়া যায়, সেখানে বান্দালী গীতিকারদের পদে পঞ্চাশট পাওয়া যাবে। নাম করা বান্দালী পদকর্ত্তাদের ছেড়ে मिट्ड शृष्टि ष्यनाभिका त्रह्मा ७ शाद्मत डेमाहत मित्।

> পৃক্তিব পীরিতি, প্রেম-প্রতিমা করি নির্মাণ। অবস্কার দিব তাহে, আমার যত আছে অভিমান॥

যৌবনে সাব্ধারে ডালি, কলকে প্রি অঞ্জলি। বিচ্ছেদ তাহে দিব বলি, দক্ষিণা করিব এ প্রাণ॥

অন্ত একটি৷—

মন, তোর দেহতরী এবার বুঝি চলে নাক আর। ভব-জলধি, দেখিরে, অকুল পাথার; তাহে, ছরাশা-তরঙ্ক মায়া-মেঘে হ'ল অন্ধকার ॥ মন, একে ত তোর তরী কুদ্র, তাহে দেখছি রয়েছে আবার নব-ছিদ্র, কিন্তু অপার ভব-সমুদ্র বল কেমনে হবি পার। ওরে—ছয় দাঁড়ি স্থপথ না চিনে, বাচ্ছে তরী আপন মনে, এসে ভবের মাঝখানে ঘুরছে তরী অনিবার; এখন যে ভুবু ভুবু হ'ল তরী, কিলে পাবি রে নিস্তার।। মন, এই দেহ-তরী আরোহণেতে, চলছ তুমি দাঁড়ীর মতে, কিন্তু পড়েছ ঘোর বিপাকেতে, বুঝতে নার সে ব্যাপার; তোর তরী যথন জলমগ্ন হবে, জলুইপিক খনে পড়বে। পাঁচথানা কাঠ পাঁচ দিকে যাবে: তথন তোর দাঁড়ীমাঝি পলাইবে, তুমি জ্বান না সাঁতার॥ মন, তাতেই এখন হ'তে বলি তোরে, ধর্ম-মাল্পল থাড়া করে, কর্মের পাল শ্রদ্ধার ডোরে ক'সে বাঁধ দেখি একবার: ভक्তित हाल সোজা রেখে, हतिनारम मात्र दर्व विँ तक. शृषि शान भागाता त्रार्थ, তাতে বসাও ভবের কর্ণধার; তাহ'লে, তোর তরী ডুববে না আর ভবের পাকে, তুমি পাইবে নিস্তার ॥

এই গান ছটি এখনও ভালভাবে জীবন্ত আছে; প্রথমটি ঝিঁঝিট-থাছাজ রাগিনী মধ্যমান তালে, এবং বিতীয়টি ম্লভানী-ধানদী রাগিনী ও আড়-থেমটা তালে। বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতে মনে হবে—গানের এরূপ অভিব্যক্তির মূল কথা খুবই সহজ্ঞ। দেশে প্রতিমাপূজা আছে, অলহার, নৈবেগু, বলি আছে, তাই ও রক্ষের গান হয়েছে এবং নদীমাতৃক স্কুল্মর শক্তভামল দেশের অলদ-প্রকৃতি ও ভাবুক মনই বিতীয় গানের জ্বগু দায়ী। কিন্তু ব্যাখ্যা কি এতই সহজ্ঞ ? মন্দির, প্রতিমা, অলহার, নৈবেগু বা বলি কি ভারতে আর কোথাও লেই ? বাংলাদেশ ছাড়া কি জ্বগু কোনও নদীপ্রধান দেশ নেই ? না কি, শক্তভামল জ্বগু দেশে অলদ ব্যক্তির একান্ত অভাব ? আমার মনে হর এই ব্যাপারের মধ্যে বাহ্বালীর মনের বিশিষ্টতারই পরিচর আছে। বাঙ্গালীর মন নিতান্ত বান্তব্যক্ক অতিক্রম করে ভাবুক্তার মধ্যে আজ্ব-সমর্পণ করতে লালান্তিত।

বাংলা গানের অভিব্যক্তির আলোচনা করলে দেখা যায় ১৮৭০ খৃষ্টান্দে থেকে বাংলা গানের ধারায় বড় রকমের পরিবর্ত্তন আরম্ভ হয়েছে। অবশ্য এই পরিবর্ত্তনের অর্থ এ নয় যে—পুরাতনের আয়ূল বর্জন এবং সম্পূর্ণ নৃতনের আবির্ভাব। এই পরিবর্ত্তন এসেছে অভিনব প্রবর্ত্তনার রূপে—যুগধর্মে ও কালধর্মে বাঙ্গালীর প্রতিভা নিজকে নৃতন বেশে, নৃতন রূপে জানবার চেষ্টায়। এপর্যান্ত বাদের স্মরণ করেছি, তাঁরা শতেক সঙ্গীতকারের দশ জন। গান রূপের অভিনব প্রবর্ত্তক বলেই এবং তাঁদের সময়ে অন্ত সকলের চেয়ে এঁরাই, কি বিদগ্ধ কি সাধারণ সকলের নিকট সমাদর পেয়েছেন বলেই এঁদের সম্বন্ধে আলোচনা করেছি। এঁরা প্রত্যেকেই গ্রাম্য সংস্কৃতির মধ্যে জন্মগ্রহণ করেছেন এবং তার মধ্যেই এঁদের প্রতিভা পুষ্টি লাভ করেছে। বাংলার গ্রামিক সংস্কৃতির ন্নতম উপাদান—দেবতা ও ব্রান্ধণে ভক্তি, বরে ঘরে গোপালন, প্রতি গৃহে লক্ষীপূজার জন্ম একটি প্রক্রোষ্ঠ, তুলসী প্রতিষ্ঠা ও তার সেবা, নানা রকমের ব্রত পালনের মধ্যে নিষ্ঠা ও সংযম সাধনা এবং ভাগবতাদির পাঠ শুনার ব্যপদেশে অধ্যাত্ম বোধ জাগরিত করবার প্রয়াস। এইগুলি নিমেই বাংলার গ্রাম্য মনের নিভৃত সাধনা হয়েছে, অলক্ষ্যে পরিপুষ্টি হয়েছে, এবং গানের মধ্যেই এর চরম অভিব্যক্তি হয়েছে।

সে সময়ে গ্রামই ছিল বিছা ও শিক্ষার পীঠছান। সহর ছিল ব্যবদায়ী ব্যক্তির, বেনিয়ান, মৃৎস্থলি, ষ্টিভাডোর, যোগানদার শ্রেণীর তীর্থ। কিছুদিন পরে বিলাতি সভ্যতার সংস্পর্ণ তার অবশুন্তাবী প্রভাব বিন্তার করতে আরম্ভ করল; কিছু ভাল, কিছু মন্দ, কিছু পাঁচ মেশালি। গ্রাম কি করে অরণ্য হতে থাকল, দেশের সেরা লোকেরা কেন সহরের দিকে আসতে লাগলেন প্রভৃতি বিষয়ে তিক্ত ও নিক্ষল আলোচনার প্রয়োজন হবে না। মাত্র এইটুকুই মনে রাখা যাক্ যে—সহরগুলিই ক্রমশঃ শিক্ষা, সংস্কৃতি ও কলাশিল্লের কেক্র হয়ে উঠল, কারণ—যাঁরা বৃদ্ধিন্ধীরী, যাঁরা অপেক্ষাকৃত উন্তমী এবং যারা প্রতিভাবান—তাঁরাই গ্রাম ছেড়ে সহরে এলেন। গ্রামে পড়ে থাকল ক্র্যিন্ধীরী জনসাধারণ—তাদের যাত্রা-পাঁচালী নিয়ে, পুরানো টপ্লা নিয়ে, বাউল, সারী, ভাটিয়ারী নিয়ে, তাদের তরজা ও কবির গান নিয়ে। প্রতিভার অভাবে এগুলির ক্রমশঃ অবনতি হবে, বা লোপ হবে, এতে আশ্চর্য্য কি ? এদিকে সন্তরে জীবনের সংস্পর্শে প্রতিভাশালী ও শিল্পী ব্যক্তির অভিনব উদ্ভাবনী শক্তি ও কর্মপ্রেরণার মধ্যে নৃতন রক্ষের আঅপ্রীক্ষা ও আত্মপরিচয় ঘটতে থাক্ল। নৃতন গানের মধ্যে এই যুগ আরম্ভ হ'ল ১৮৭০ খুষ্টান্ধ থেকে।

এই অভিনব আত্ম-পরীক্ষার প্রধান যন্ত্র হ'ল নাট্য সঙ্গীত বা নাটকীয় গান। এর উপকরণ হল পৌরাণিক বিষয়, যা ইতি পূর্বেই ছিল; অধিকন্ত এসে পড়ল—লৌকিক বা সামাজিক পরিস্থিতি এবং দেশাঅচেতনা। আজ পর্যান্ত, প্রধান ভাবে নাগরিক সভ্যতার সঙ্গে ওতপ্রোত ভাবে মিশিয়ে গিয়ে, এই তিনটি উপকরণই শিল্প ও প্রতিভার পোষণ করছে। পাঁচান্তর বৎসরব্যাপী এই যুগকে আমি বাংলা গানের নৃতন যুগ মনে করি, মাত্র

এর অভিনব সাধনা ও প্রচেটার কথা চিন্তা করে। এমন কথা বল্তে পারি নে যে সনাতনী সৌন্দর্য্য বোধ বা লোলুপতার অবসানই হ'ল এ যুগের পরিচয়। সেই বোধ বা আকাক্ষা আজও রয়েছে; কিন্তু এর দৃষ্টিভঙ্গী, এর অভিযান হ'ল এদিক-ওদিক দেখতে দেখতেই অগ্রসর হওয়া। ইভিপূর্বের সহজ্ঞ সরল দৃষ্টিভঙ্গির লোপ না হলেও বিরলতা হয়েছে। তুফান কুল্মাটিকার আবহাওয়ায় সোজা দেখাটাই হয়ত অসন্তব; অসন্তব না হলেও হয়ত অনভিপ্রেত; কে বলতে পারে ? এই সঙ্গে মনে রাখা উচিত যে, নৃতন যুগ বা অভিনব যাত্রা হলেই যে পুরানো সব কিছুর একান্ত লোপ হবে, এমন কিছু নিয়ম পাওয়া যায় না।

আদ্ধ থেকে ঠিক একশত বংসর পূর্বে চবিবশ পরগণার জাগুলিয়া গ্রামে মনোমোহন বস্থ জন্মগ্রহণ করেন। নাট্যসমাট গিরিশচন্দ্র ঘোষ এঁর সমবয়দী ছিলেন এবং কলিকাতায় বাগবাজারের বস্থপাড়ায় জন্মছিলেন। ১৮৫৫ খৃষ্টাব্দে বর্দ্ধমান জেলার রামচন্দ্রপুর গ্রামে রাজক্বঞ্চ রায়ের জন্ম। এই তিন জন মহাবলীর কর্মক্ষেত্র কিন্তু কলিকাতায় ছিল। আমার মনে হয় এঁরা তিন জনই ন্তন যুগের সর্বপ্রথম প্রবর্ত্তক ও কর্মবীর। এঁদের সঙ্গে, অথবা ক্রম প্রক্পরায় এসেছেন—মতিলাল রায়, বজ্বমোহন রায়, বঙ্কিমচন্দ্র, জ্যোতিরিন্দ্র নাথ ঠাকুর, অশ্বিনীকুমার দত্ত, হেমচন্দ্র, বিজেন্দ্রলাল, মৈমনসিংহের প্রমথনাথ রায় চৌধুরী, অমৃতলাল বস্থা, ক্ষীরোদ প্রসাদ বিভাবিনোদ, অমরেন্দ্রনাথ দত্ত, অতুল সেন, কাজীনজ্বরল ইস্লাম এবং রবীন্দ্রনাথ।

ন্তন যুগের চারণদের জীবনের খুঁটিনাটি আলোচনার অবকাশ নেই। এঁদের গানের আলোচনা করবার প্রথমেই দেশাত্মচেতনামূলক গানের একটি সংক্ষিপ্ত পরিচয় দিব।

গত একশত বংসরে বাঙ্গালীর জীবনে ক্রমশঃ সর্ব বিষয়ে দৈন্ত বোধ এবং মর্মান্তিক অপমানবোধ আবিভূতি হয়েছে। এই দৈন্ত বোধ ও অপমান বোধের প্রথম আত্মপ্রকাশ হয়েছে—মনোমোহন বহুর "দিনের দিন সবে দীন, হয়ে পরাধীন। অন্নাভাবে শীর্ন, চিস্তা জ্বরে জীর্ণ, অপমানে তণু ক্ষীণ॥" (ভৈরবী তাল একতালা) নামক গানের মধ্যে। এরও পূর্বে, ঈশ্বর গুপ্তের ও রঙ্গলালের রচনার মধ্যে এই ভাবগুলি সামান্ত ভাবে ও বিজ্ঞাপের আকারে আত্মপ্রকাশ করে ছিল। ভগবান যে বাঙ্গালীকে জীর্ণ ও শীর্ণ করে সৃষ্টি করেন নি, আমরা স্বভাবেই পুষ্ট ও বলী ছিলাম—বোধ হন্ন তারই প্রমাণস্বরূপে মনোমোহন বহুর সম্ভতিই প্রসিদ্ধ "বোদের সার্কাদ্" গড়ে তুলে জগতের সামনে আত্মপ্রতিষ্ঠা করেছিল।

এই দীনতা ও অপ্যান বোধ আত্মিক দর্পণে প্রতিফলিত হয়ে, তেজ আহরণ করে ফিরে এসেছে বঙ্কিমচন্দ্রের "বন্দেমাতরম" গানের মধ্যে। দেশাত্মবোধ সম্বন্ধে যাবতীয় গানের এই ছই রূপ পাওয়া যায়। তবে ক্রমশ: দীনতা বোধ অন্তর্হিত হয়ে যাচ্ছে, বাঙ্গালী যতই প্রকৃতিস্থ হচ্ছে।

রবীন্দ্রপ্রতিভার স্বচ্ছ নির্মল দীপ্তির মধ্যে এই আত্মচেতনা এমন একটি অপরূপের

আভাস দিয়েছে— যাকে এই সকল গানের সঙ্গে এক শ্রেণীতে কিম্বা প্রচার মূলক গীতির সঙ্গে রাখা যায় না। কিন্তু রবীন্দ্রনাথের কথাই স্বতন্ত্র।

যুগপ্রবর্ত্তনার প্রসঙ্গে থাঁদের স্মরণ করেছি—তাঁদের গান বাংলা দেশের সর্বত্ত প্রচারিত ও আদৃত হয়েছে। এযুগের প্রথম দিকের নাট্য গীতিগুলি এখন আলোচনা করে মনে হয়েছে এগুলি স্থন্দর হলেও সর্বাঙ্গ স্থন্দর ছিল না; এবং কিছু দোষও এমন ছিল—যা এখনও আছে । তাহলেও বলা যায় যে, নাটকীয় সঙ্গীত বা নাট্য সঙ্গীতের প্রথম পরীক্ষা হিদাবে দোষগুলি মারাত্মক নয়। সহরের শিক্ষিত ও অশিক্ষিত, বিশেষজ্ঞ ও দাধারণ কাকে ফেলে কার মনস্তুষ্টি করা উচিত, বা করা যায়—এই ছিল প্রধান ও প্রথম সমস্তা। বলাই বাহুল্য পূর্বের যুগে যাত্রা-পাঁচালীর আদরে, অথবা নিধুবাবু শ্রীধরের টপ্পার বৈঠকে যে শোতার দল আবিভূতি হ'ত তারা আধুনিক বিচারে অশিক্ষিত, বা নিরক্ষর সাব্যস্ত হ'লেও, সংস্কারবর্জিত ছিল না। ধনী-দরিদ্র নির্বিশেষে তাদের মধ্যে স্বদেশগত, স্বভাবগত ক্লাষ্টর একটি সমভূমি ছিল। এই সাধারণ বিচারণা ভূমিতে সকলের মন মিলিত হতে পারত বলে রুচি ও লিপ্সার মধ্যে সাম্যভাব ছিল। নৃতন যুগের কিছু পূর্ব থেকে শিক্ষা অর্থাৎ ইংরাজী ছাঁচের পঠনপাঠন ও বিজাতীয় আদর্শের প্রসার আরম্ভ হয়ে গিয়েছে। ফলে বিদেশীয় ও বিজ্ঞাতীয় শিক্ষা ও ভাবনার এমন তরক উঠেছিল—যার আলোড়নের মুথে প্রাচীন সংস্কারগুলি তৃণথণ্ডের মত ইতস্ততঃ বিক্ষিপ্ত হয়ে যাচ্ছিল। এই সময় থেকেই নাগরিক শিক্ষিত ও সাধারণের মধ্যে রুচি ও লিম্পার বিপ্লব দেখা দেয়। যেখানে রুচির নিদিষ্টতা নেই, লিপারও সীমা নির্দেশ নেই—দেখানে নাট্য ও সঙ্গীতকার ব্যক্তির কিন্নপ সমস্তা ব্রুতে কঠিন হবে না। ফলে প্রথম দিকে নানা রকমের গান ও প্ররের পরীক্ষা চলতে থাকে। এই রকম পরীক্ষামূলক গানের দোষ ধরা অন্তার।

গিরিশচন্দ্র রাজকৃষ্ণ রায় প্রম্থ নাট্য-গীতিকারদের কয়েকটি আপদ ও বিপদের সন্মুখীন হতে হয়েছিল। এর মধ্যে প্রধান কয়েটির আলোচনা কয়ব। প্রথমেই আপদের কথা বলি। কলিকাতা সহরের পয়্যা-দেনেওয়ালাদের বাহানা ফরমাইস একটি বড় আপদ ছিল—৺অমৃতলাল বয়্মহাশয়ের নিজের মৃথে শুনেছি। থিয়েটারের বায়বহন গোড়ার দিকে ধনী ব্যক্তিরাই কয়তেন এবং সেদিক দিয়ে এঁদের ধয়্যাদ দেওয়া যায়। পরের য়্গে টিকিটের পয়্যায় অধিকাংশই বিক্রতক্ষচি ব্যক্তিদের নিকট থেকে আস্ত। এই ছই শ্রেণীর ব্যক্তির সমালোচনা ও প্রভাব চিরকালই প্রতিভাকে নীচের দিকে টেনে নিতে চেষ্টা করে, এমন কি বাধ্য করে। এই হ'ল প্রতিভার অমিপরীক্ষা। গিরিশচন্দ্র, রাজকৃষ্ণ থেকে আজ পর্যাস্ত যাবতীয় নাট্য গীতিকার এই আপদের সন্মুখীন হয়েছেন। গিরিশচন্দ্র ও রাজকৃষ্ণের পক্ষে এ আপদ বিলক্ষণ ও সর্বক্ষণ ছিল। এঁদের জীবনে এর প্রভাবও কিছু হয়েছিল কিন্তু এঁদেরকে অভিভূত করতে পারেনি। এজ্বস্ট এঁদের নাম শ্বরণ করেছি।

বিপদ এসেছিল অন্ত দিক দিয়ে। যে হেতু টপ্পা গান ও যাত্রা-পাঁচালী প্রভৃতি গানের মধ্যে প্রেম প্রণয় মিলন বিরহ ইত্যাদি ভাবের কথা ও উদ্দীপনা আছে অতএব এগুলি সব অশ্লীল, এরপে মনে করে কলিকাতার শিক্ষিতসমাজের একদল গান-বাজনার উপর নিয়েধ প্রচার করে ফেলেছিলেন। শিক্ষিত ব্যক্তি ভুগি-তবলা দেখে চমকে উঠে সরে থেতেন এরকম কথা পিতা-ঠাকুরের নিকট শুনেছি। ফলে গান বাজনার চর্চার ভার পড়ল অশিক্ষিত ব্যক্তির উপর। এই কারণে শিক্ষা-প্রধান সহর-গুলিতে গান-বাজনার তথা বাংলা গানের উৎকর্ষ নিরুদ্ধ হয়েছিল। শ্লীল গানের মধ্যে যা থাকল—দেগুলিকে "শেষের সে দিন মন কররে শ্বরণ" এর পর্য্যায়ে অথবা "দিবা অবসান হ'ল কি কর বসিয়ে মন'' এর নির্বেদাত্মক শ্রেণীর মধ্যে রাথা যায়। এরকম উৎক্কষ্ট অবসরে, অর্থাৎ, মনের নিরালম্ব অবস্থায়—সঙ্গতি পিপাস্থ বন্থ ব্যক্তি—পশ্চিমা চংএ হিন্দী বা ফারদী ভাষার গানের প্রতি লুক্ত হয়ে চর্চা আরম্ভ করেন। ফলে, যাঁরা বাস্তবিক শিক্ষিত ব্যক্তি তাঁরা গান-বাজনা সম্বন্ধে কিছু বাতিকগ্রস্ত হয়ে পড়েন। যেহেতু নাটকের গান প্রধানত শৃঙ্গার রদের, অতএব নাটক বর্জনীয় মনে করা হ'ত। এরূপ পরিস্থিতিকে ভাল করে কল্পনা করলে ব্রুতে পারি আদি আদ সমাজের প্রথম ও মধ্যাবস্থায় পশ্চিমা চং এর ধ্রুবপদের ছন্দে বাংলা ভাষায় ব্রহ্মবিষয়ক শাস্তরসের গান কেন রচনা ও প্রচার করা হয়েছিল। রবীক্রনাথের প্রতিভাকেও দোহন করা হয়েছিল, এবং সে সময়ে অর্থাৎ টাট্কা থাকতে থাকতে কিছু না কিছু অমৃতস্থাদ নিশ্চয়ই ছিল। ঐ গান বা ঢং এর গান সম্পূর্ণ লুপ্ত হয়েছে; এক মাত্র কারণ এই যে বাঙ্গালীর মন প্রাণ ইতিপূর্বেই অমৃতরসের আস্বাদন করে ফেলেছে মহাজন পদাবলীর কীর্ত্তন গানের মধ্যে, নিধুবাবু জ্রীধরের গানের মধ্যে, দাশুরায় গোবিন্দ অধিকারীর গানের মধ্যে দিয়ে। তাকে কি আর শান্ত রসের গান দিয়ে লুর করা যায় ? যাই হ'ক-এসমস্ত কথা আলোচনা করে দেখা যায়, বাংলা গানের নৃতন যুগে তিন রকমের বিপদ এসে জুটেছিল। প্রথমতঃ অশিক্ষিত অমার্জিতরুচি ব্যক্তিদের হাতে টপ্পা, যাত্রা, পাঁচালীর গান কোনও রকমে কণ্ঠাগত হয়ে থাকল মাত্র। দ্বিতীয়ত:—শিক্ষিত ব্যক্তিরা গান-বাজনাকে বক্র দৃষ্টিতে দেখতে লাগলেন বলে, এবং নাট্যসঙ্গীতের প্রতি বিরূপ হলেন বলে সাধারণ গান তথা নাট্যসঙ্গীত শিক্ষিত ব্যক্তিদের সমালোচনা থেকে বঞ্চিত হয়েছিল। তৃতীয়তঃ এই অবসরে একদল শিক্ষিত সঙ্গীতামোদী ব্যক্তি প্রচার আরম্ভ করলেন যে—নাদত্রন্ধ প্রভৃতি যাবতীয় স্কন্ম ব্যাপার একমাত্র: হিন্দী গানে ও তমুরার মধ্যে লুকিয়ে বদে আছে; অতএব একমাত্র পশ্চিমা গানই চতুর্বর্গের চাবিকাঠি সমর্পণ করতে পারে—বাংলা ভাষায় উচ্চাঙ্গ সঙ্গীত হতে পারে না।

বাংঙ্গালীর প্রতিভা কি রকম করে এই তিনটি বিপদের সন্মুখীন হয়ে তাদের অভিভূত

ও পরাস্ত করেছে দেখা যাক। অশিক্ষিত গানশিল্পীদের মধ্যে যারা অধ্যবসায়ী ও তীক্ষবুদ্ধিসম্পন্ন, তাঁরা পশ্চিমা ওস্তাদ অথবা ঐ সকল ওস্তাদের বাঙ্গালী ও যোগ্য শিশ্যদের শরণাপন্ন হয়ে, বাংলা টপ্পার ধারাকে অক্ষুন্ন রাথবার চেষ্টা করেছেন বলেই আমাদের এ যুগেও উৎকৃষ্ট টপ্পা শিল্পীদের সাক্ষাৎ পরিচয় পেয়েছি। টপ্পার ধারাকে অক্ষুন্ন রেখে এবিষয়ে কিছু শ্রীবৃদ্ধি সাধন হয়েছিল এমনও দেখা যাছে। ইতিপূর্বেই টপ-থেয়ালের চং এবং আড়া, মধ্যমান তালের প্রসঙ্গ করেছি।

যাত্রাগান সম্বন্ধে বলা যেতে পারে পশ্চিমা হং এর ছায়া এর মধ্যেও এসে পড়েছে। পিতা-পিতৃরা মহাশয়দের কাছে শুনেছি—যাত্রা দলের কর্ত্রারা পশ্চিমা ওয়াদদের সাহায্য নিতেন, যার ফলে—যাত্রাগানের মধ্যে ক্রমশ পশ্চিমা কায়দার তান-করতব প্রবেশ করেছিল। এরকমের অপচেষ্টার কারণে "জুড়িদের" তান ও চিৎকার প্রোতাদের পক্ষে বিরক্তিকর হযে পড়ত। যাই হ'ক—মতিলাল রায় ও ব্রজমোহন রায়ের অসামান্য প্রতিভা যাত্রাগানকে নৃতন য়ুগের মধ্যেও সসম্মানে প্রতিষ্ঠিত করে রেথেছিল। এই সকল যাত্রাদলের শিল্পীরাই পশ্চিমা একতালায় দাদ্রা তালের পরিবর্ত্তন রূপে বাংলা একতালা, আড়-থমটা ও গড়-থমটা তালের স্থান্থি করে গিয়েছেন। প্রাচীন চং এর বাংলা গানে—এই তালগুলির কত স্থান্দর ও সঙ্গত প্রয়োগ হয় মাত্র তাঁরাই বুয়তে পারেন যাঁরা ঐ রূপ গান ও সঙ্গত মন দিয়ে শুনেছেন এবং পশ্চিমা চশমার সাহায্য না নিয়ে সালা চোথে, বাঙ্গালীর চোথ দিয়ে এদের পরীক্ষা করেছেন।

বাংলা গানের ন্তন যুগে পূর্বেকার টপ্পা ও যাত্রার উন্নতি হতে থেকেও—
তাদের স্রোত কি করে ক্ষীণ হয়ে গেল এরপ একটা প্রশ্ন হয়। এর প্রকৃত কারণ
হ'ল—গ্রামে অন্ধাভাব, সহরে রুচিবিপ্লব। সহকারী কারণ একাধিক ছিল। যাত্রা
অপেক্ষা থিয়েটার অধিকতর অর্থোপার্জনের উপায় হয়ে পড়ল এবং নাটকাভিনম্নে
স্রী-শিল্পীদের আবির্ভাব যুগ ও রুচির পরিপোষক হওয়াতে পুরান যাত্রার অকালে
গঙ্গা যাত্রার আয়োজন হতে থাকল। এদিকে শিক্ষিত মহলে জ্বপদ ও থেয়ালের
পশ্চিমা চং উত্তরোত্তর প্রতিষ্ঠা লাভ করে ফেলেছিল, যার জন্ম বাংলা টপ্পা সাধারণ
মজনিদে অপ্রচলিত হয়ে পড়ে।

নাগরিক জীবনের মধ্যে লালিত-পালিত নাট্য-সঙ্গীতের পতাকীরিষ্টের কথা পূর্বেই বলেছি। দে সকল বাহ্য-প্রতিঘাত, আপদ-বিপদের কথা বাদ দিয়েও—এমন একটি ব্যাপার ঘটেছে, যা প্রত্যেক ক্রম-বর্দ্ধমান বস্তুর জীবনের প্রথমাবস্থায় লক্ষ্যগোচর হয়। একটি উদাহরণ দিই। দেখা যায়—গাছের সত্ত অঙ্কুরাবস্থায় কোনও কোনও পাতা অস্বাভাবিক রকমে বড় হয়েছে; আবার কোনও টি অস্বাভাবিক ছোটও হয়েছে। আলোর সন্ধানে, প্রাণের উৎসকে পরিপোষণের চেষ্টায়—অঙ্কুর অপ্রত্যাশিত দিকে ও অস্বাভাবিক রূপে

বিদ্ধিষ্ণু হয় এও দেখা যায়। যথন গাছটি বড় ও পুষ্ট হতে থাকে—তথনই তার রূপের মধ্যে সঙ্গতি ও শোভনতার অবির্ভাব হয়। নাট্যসঙ্গীতের মধ্যে—কি গীতে, কি বাছে, কি নৃত্যে—অস্বাভাবিকতা ও অতিরঞ্জনা দেখা গিয়েছিল। এদিকে শিক্ষিত ও মার্জিত বৃদ্ধি ব্যক্তিদের সমালোচনার অভাব হয়েছিল বলে প্রতিকার হতে যেমন বিলম্ব হয়ে গিয়েছে, অন্তদিকে পশ্চিমা কায়দা ও শুদ্ধ-রাগবাতিকগ্রস্ত স্থরশিল্পীদের মোহ কাটতেও বিলম্ব হয়ে গিয়েছে। ১৯২৫ সালেও—নটচূড়ামণি শিশির ভাছড়ীর সঙ্গে প্রসঙ্গ করে জ্ঞানতে পেরেছি—ঠিক এই বিষয়েই তাঁর অভিযোগ রয়েছে। তিনি হঃথ করে বলেছিলেন—বাঙ্গালী স্থর-শিল্পী এখনও পর্যান্ত Opera-mounting এর রহস্ত আয়ত্ত করতে পারল না। ব্যাপারটি এতদ্র গড়িয়েছে যে—নাট্যাভিনয়ের মধ্যে গান বরং না থাকাও ভাল—তব্ও ওস্তাদী মার্কা গান চালাবার চেষ্টা করা হবে না। বিশেষ করে যবনিকার আশে পাশে থেকে ইমন, কেদারা প্রভৃতি রাগ-মূলক, বন্ধাপচা ঐক্যতান বাদন—যাকে হাপ্-ইংলিশ হাপ্-বাঙ্গালী শ্রেণীর বিক্বত-ক্রচি শ্রোতা Concert মনে করে গর্ব অক্তব্ব করে দেই কিস্কৃত্কিমাকার বস্তুটির লোপ করতে হবে। বাস্তবিকই—ঐ শ্রেণীর ঐক্যতান বাছ বাংলাদেশে গুপিং কাসির মত সংক্রামক হয়ে উঠেছিল। একবার আরম্ভ হলে কথন এর উপশম হবে—এই হ্নিস্তা নিয়ে তুক্তভোগী শ্রোতা নিঃশব্দে কালাতিপাত করতে এক রকম অভ্যস্তই হয়ে গিয়েছিলেন।

নাট্যসঙ্গীতের এই সমস্ত অসঙ্গতিকে যথার্থ অসঙ্গতি বলে প্রথম অন্থতব তথনই হ'তে থাকে—যথন রবীন্দ্রনাথ তাঁর অন্তুত শক্তি ও প্রেরণা দিয়ে নিজস্ব পরিকল্লিত সঙ্গীতের নির্মাণ ও প্রচার আরম্ভ করলেন। রবীন্দ্রনাথের যে কোনও গানকে পৃথক ভাবে দৃষ্টি করে তাকে রবীন্দ্রসঙ্গীত বলিনে। তাঁর পরিকল্লিত "বর্ষামন্গল", "ঋতু-রাজ" প্রভৃতি ব্যাপারকেই আমি রবীন্দ্রসঙ্গীত বলে জানি, কারণ এর মধ্যে গীত-বাছ ও নৃত্যের অপূর্ব সমন্বয় পাওয়া যায়।

নাট্যসঙ্গীতের অস্বাভাবিকতাকে জ্ঞাতসারে দ্ব করবার চেষ্টা তথনই হয়েছিল—
যথন তিমিরবরণ ইউরোপ পর্যাটন করে বিচিত্র অভিজ্ঞতা সঞ্চয় করে ফিরে এলেন।
ইতিপূর্বেই ইনি তথাকথিত মার্গসঙ্গীত অর্থাৎ পশ্চিমা কায়দায়, রাগ-রাগিনীমূলক স্বরপ্রবন্ধ
বিষয়ে সিদ্ধ-বিশ্ব হয়ে ছিলেন। এঁর সঙ্গে নাট্যগীতির স্বর-যোজনা বিষয়ে বছদিন, বছবার
আলাপ করেছি এবং একমত হয়ে ছিলাম যে নাট্যগীতিকে শুদ্ধ রাগ-রাগিনীর নিগড়ে বেঁষে
ফেলা যায় বটে, কিন্তু ব্যাপারটি হঠযোগের রূপ ধারণ করে। অর্থাৎ বদ্ধপদ্মাসন, ময়ুরাসন
প্রভৃতিকে বিশেষ উদ্দেশ্তমূলক বিচিত্র চেষ্টা মনে করলেও তার মধ্যে রস ও সৌন্দর্যোর
কোনও আভাস বা ইন্সিত পাওয়া যায় না। সামাঞ্জিক মনের স্কর্ষ্ঠু অভিব্যক্তি এই রকমের
চেষ্টায় ব্যাহত হয়। যাই হ'ক তিমিরবরণ তাঁর প্রতিভা ও অভিজ্ঞতার সাহায্যে স্থরের
অভিনব ও উপযুক্ত মিশ্রণ করতে থাকেন এবং যতদ্র সম্ভব সফলকাম হয়েছিলেন।
আধুনিক সঙ্গীতের শিল্পীরা যে তিমিরবরণকে অন্নবর্তন করেছেন এবং বাংলার সঙ্গীতে একটি

যুগান্তর উপস্থিত করেছেন—তার জন্ম প্রধানতঃ রবীক্রনাথের ইঙ্গিত এবং তিমির-বরণের সৎসাহদই দায়ী। এই ছজনের প্রচেষ্টার অভিনবত্ব দেখে একদল গোঁড়া স্থূল-দৃষ্টি সমালোচক আক্ষেপ করে উঠেছিলেন—আমাদের দেশে বিলাতি স্বরযোজনার হাওয়া এমে পড়ল, সর্বনাশ হল! সাধারণের অবগতির জব্য এবং বিশেষ করে ঐ শ্রেণীর সমালোচকদের জ্বন্ত বলতে দাহদ করি —এখন থেকে ছহাজ্ঞার বংদর পূর্বে আমাদেরই ভারতবর্ষে ভরত নামে একজন সঙ্গীতাচার্য্য হয়ে গিয়েছেন—যাঁর নাম স্মরণ না করে ভারতের কোনও দঙ্গীতাচার্যা দঙ্গীতের কোনও গ্রন্থ লিখতে পারেন নি। ভরত দঙ্গীতবিষয়ে— অর্থাৎ গীত, বাষ্ট্য, নৃত্য বিষয়ে, নানারূপ চিস্তা করে সিদ্ধান্ত করে গিয়েছিলেন। যার মধ্যে একটি হ'ল-সামাজিক ব্যক্তির পক্ষে উৎকৃষ্ট সঙ্গীত হ'ল নাট্যসঙ্গীত এবং নাট্যসঙ্গীতের গানে নানারূপে মিশ্রিত রাগদমাবেশই দর্বোরুষ্ট ও বাঞ্নীয়। তিনি এই উদ্দেশ্যে প্রথম আঠার জাতি-রাগের এবং এদের মিশ্রণে নানারকমের স্থরের প্রস্তাবনা করে গিয়েছেন। প্রকৃত কথা এই—ভরতক্থিত জাতিরাগ প্রভৃতির বিষয়ে না জেনেও—বাংলার প্রতিভা এগুলিকে নৃতন করে আবিদ্ধার করবার চেষ্টা করছে। এই চেষ্টাকে ইউরোপের অন্তুকরণ মনে করাকে আমি এক রকমের ঐতিহাসিক তিমির-রোগ (ছানি) বলি। এই রকমের তিমিররোগ গ্রস্ত সমালোচকদের যদি বলা যায় যে—এ'টা একটা নৃতন জিনিব, যা আগে ছিল না, শাম্বে নেই, তা হ'লে এ'রা চমকে উঠে বলেন, সর্বনাশ । এটা কখনই ভাল হতে পারে না। আবার যদি বলা যায়—'মহাশয় এটা অতি প্রাচীন ব্যাপার, ভরতেও পাওয়া যাচ্ছে' তথন এঁরা স্থুর বদলে বশুতে আরম্ভ করেন "ভরত টরত এখন চলবে না। দেখতে হবে ফলানা খাঁ সাহেব কি বলেন, বা তাঁদের ঘরবানায় এই স্থরটি প্রচলিত কিনা। যদি আলোয়ার বা রামপুরে প্রচলিত না হয়— তাহ'লে এটা একটা তুচ্ছ জিনিষ।" যাই হ'ক—রোগলক্ষণের চর্চা করব না।

প্রায়ই দেখা যায় নাটকের গান রচনা করেছেন এক ব্যক্তি এবং বেঁধেছেন অন্তব্যক্তি। আধুনিক যুগের হজন শ্রেষ্ঠব্যক্তি এই নিয়মকে (বা অনিয়ম) অতিক্রম করেছেন; কাজী নজ্ম ল ও রবীক্রনাথ। এঁদের কৃতিত্ব একেবারেই অনন্তসাধারণ। এঁদের দৃষ্টিভঙ্গি পৃথক বলেই এঁদের তুলনা করা যায় না।

নজ্ঞরণকে নাট্য-গীতি রচনা এবং তাদের স্বর্যোজনা বিষয়ে শ্রেষ্ঠ পরিকল্পনাকার মনে করি। ইতিপূর্বেই বলেছি নৃতন যুগ এদিক ওদিক দেখতে দেখতে অগ্রসর হচ্ছে। এই কথা ভাবতেই মনে হয় নজ্ঞরলই এর অধিনায়ক। গিরিশচন্দ্র থেকে আরম্ভ করে দিজেন্দ্রলালকে অতিক্রম করে নজ্ঞরল পর্যান্ত ষে নাটকীয় অসংখ্য গানের পরিচয় পাই সেগুলিকে ধীর ভাবে আলোচনা করলে বুঝতে পারি যে—নাটকীয় গানের অতিরঞ্জনাগুলি ক্রমশঃ অন্তর্ধান করেছে ও নাটকীয় পরিস্থিতির সঙ্গে নাট্য-গীতির স্বর-যোজনার উত্তরোত্তর সহযোগিতা ও অঙ্গাঙ্গিভাবসম্বন্ধ হ'য়েছে। শেষে নাট্যগীতি তার নিজ্ञস্ব রূপকে বলিষ্ঠভাবে

প্রকাশ করতে বন্ধপরিকর হয়েছে। এগুলি সবই প্রশংসার কথা। এর মধ্যে যংসামান্ত অপবাদের কথাও ওঠে সেটা মনে রাথা ভাল। যুগধর্মের প্রভাবে গান ও স্থরের আবেদন প্রায়ই অর্থকরী চিন্তার অধীন হয়ে পড়েছে। গ্রীক দেশের রসতত্ববিদেরা যাকে Vulgarity বলেন, যার অর্থ—প্রতিভা নিজস্ব স্টের প্রেরণাকে ত্যাগ করে বাইরের পরিস্থিতির সঙ্গে তাল রেথে চলার ক্রন্তিমতা—সেই রকম ক্রন্তিমতাও বেশ কিছু এসে পড়েছে। একথা সত্য হলেও আমার মনে হয় এটা কিছু নৃতন নয়। সমস্ত শিল্পকলার ইতিহাসে এই দোষ লক্ষণীয়। আমাদের দেশে ভারতবর্ষে অতি প্রাচীন কাল থেকেই এর আভাস পাওয়া যায়। সঙ্গীতকে ধর্ম, অর্থ, কাম ও মোক্ষ চতুবর্গেরই সাধক মনে করা হয়েছে। স্থতরাং গানের বহুম্থী প্রভাব ও কার্য্যকারিতাকে চিন্তা করে বলতে পারি—এর দোষ গুণকে মেনে নিয়েই ভালবাসতে হবে, এবং ভালবেসেই তিরস্কার করতে হবে।

কেউ যদি আমাকে জিজ্ঞাদা করেন-জনসাধারণের রুচিকে স্বরূপে স্বভাবে প্রতিষ্ঠিত করবার মত প্রতিভা এ যুগে কোনও ব্যক্তির আছে কি? এমন কেউ কি হয়েছেন—িযিনি আত্মিক অমুভব ও সৌন্দর্য্যে একপ্রাণতাকেই অবলম্বন করে, বাইরে থেকে অর্থাগম বা প্রশংসার চিন্তামাত্র না করে গান রচনা করেছেন, বা স্থর দিয়ে গিয়েছেন ? তার উত্তরে আমি বল্ব যে—মনোমোহন বস্থু, গিরিশচন্দ্র, রাজকৃষ্ণ রায়, বঙ্কিমচন্দ্র, বিজেন্দ্রলাল, জ্যোতি-রিজ্রনাথ, মতিলাল রায়, শব্রজ্বমোহন রায়, বিহারীলাল সরকার, কাজী নজরুল, অতুল সেন, রজনীকান্ত, রবীন্দ্রনাথ প্রভৃতি বহু প্রতিভাশালী ব্যক্তি হয়েছেন—খাদের প্রত্যেকের কিছু না কিছু গান সম্বন্ধে ঐক্লপ কথা বলা যায়। তব্ও-এযুগের মৃক্তাহারের মধ্যে, বাংলা মায়ের কণ্ঠাভরণের মধ্যে স্থিরপ্রভ উত্সল মধ্যমণি হলেন রবীক্রনাথ। মৃক্তাহারের অন্ত মৃক্তাগুলি আছে বলেই এঁর শোভা হয়েছে; অন্ত সকলের সম্মিলিত ভার এই মধ্যমণিতে সাম্য ভাব পেয়েছে বলেই এঁর গৌরব বৃদ্ধি করেছে। এঁর মধ্যে সকলের বিকীর্ণ জ্যোতিকেই দেখতে পাই বলে সকলের পরিচয় এঁর মধ্যে নৃতন হয়ে দেখা দেয়। আবার এঁর নিজ্প রশাছটার এমনই মহিমা যে—দেদিকে কিছুক্ষণ দৃষ্টিপাত করে অন্তের দিকে তাকালে সেগুলিকে মান ও থর্ব বোধ হয়। সন্দেহ হয় বুঝিবা আমাদের অমূভবেরই দোষ হ'ল; কারণ অমুভব করার একটা বিশেষত্ব এই যে—বর্ত্তমানের তীব্র অমুভৃতির সল্লিকর্ষে দ্রান্নিত, অতীত বস্তর বাস্তব স্বরূপ আমরা ভূলে যাই। রবীক্সদঙ্গীতকে আলোচনা করতে গিয়ে এরকম অভিভব ব্যাপারকে এড়িয়ে যাওয়া কঠিন স্বীকার করি, কিন্তু অসন্তব নয়। বিশদ আলোচনার অবকাশ নেই; অথচ সংক্ষেপের প্রয়োজন আছে। আপনাদের বিজ্ঞাসা করি, গানের এমন অপরূপ মৃক্তামালা, মাতৃভাষার এমন লাবণ্যময়ী মৃদ্ভি, মায়ের এমন রূপ ও শোভা কি অন্ত কোথাও দেখেছেন ? যদি দেখে থাকেন ত বলুন, আপনাদের কথাই শুনি। আর যদি না দেখে থাকেন—তবে আর বলবেন না যে বাংলা ভাষায় আবার গান হয়! বাঙ্গালী না কি, আবার গান করতে পারে!

গত শতাদীর গীতকারদের প্রচেষ্টাকে বিশ্লেষণ করলে দেখা যায়—এরও পূর্বেরামপ্রসাদ সেন, নিধুবাব প্রভৃতির সময় থেকে যে ভাবৃকতা বা ভাবসাধনা আরম্ভ হয়েছে, সেই ভাবৃকতার হত্রটিই এই শতাদীর অসংখ্য উৎক্লষ্ট গানের মধ্যে গোপনভাবে আত্মরক্ষা করে সমস্ত গানের মধ্যে একটি ধারাবাহিকতার হাই করেছে। এই ভাবসাধনাকে পরিস্ফৃট করবার প্রধান উপায় হ'ল রূপক এবং ঐ শ্রেণীর অর্থালক্ষার। বাঙ্গালী হ'ল ভাবৃক—অর্থাৎ সৌন্দর্য্যের অন্থভৃতিকে উপলব্ধি করেই রূপকের আকারে তাকে আত্মাদ করতে, বা প্রকাশ করতে লালান্থিত। রবীক্সনাথের রচনা ও গানের মধ্যে বাঙ্গালীর এই আকাজ্কা ঘেমন আত্মপ্রকাশ করেছে, এমন আর কোথাও না। এই বাংলা দেশেই ইতিপূর্বে মহাজন-পদাবলীর প্রভাব বিস্তার হয়ে গিয়েছে। কিন্তু এগুলিকে আমি কোনও ক্রমে রূপক বলতে পারিনে। শ্রেভাবনের লীলামাধুর্য্যের সাক্ষাৎ স্বরূপ-কথনই এদের চরম উদ্দেশ্য ও মুখ্য আদর্শ। অবশু বাঙ্গালীর মন প্রাণ ঘেমন এই সাক্ষাৎস্বরূপ মধুর রসে অভিমিক্ত ও দ্রবীভৃত হয়েছিল—ভারতের অন্ত কোনও দেশে সেরূপ হয় নি। এই দ্রবীভবণ এতই ব্যাপক হয়েছে যে শক্তি উপাসনার কঠোর ও বীরভাব শেষে আগমনী শ্রেণীর গানে এবং বাৎসল্যের রস্ধারার মধ্যে অন্থত পরিণতি লাভ করে জনসাধারণের নিকট আত্মপ্রকাশ করেছে।

যে সময় থেকে দেশে অন্নসমন্তা ও জীবনসংগ্রামের জৈব উত্তেজ্বনা ক্রমশঃ প্রবল রূপ ধারণ করেছে। অর্থাং, গত একশত বংসরের কিছু পূর্ব থেকে) সেই সময় থেকেই বাঙ্গালীর রস-লোল্প মনের কঠিনতাও সঙ্গোচ সাধন হতে আরম্ভ হয়েছে। এটা অবশু-ভাবী। প্রতিভাকে কঠিন করা যায় না, সঙ্কৃচিতও করা যায় না; কিন্তু এর আধ্যাত্মিক ফুত্তির উপর আবরণ এসে পড়ে, এর সরল রস-দৃষ্টির মধ্যে বিক্ষেপ বা উন্মাদনা জ্বাগে বাঙ্গালী জনসাধারণের মনের কঠিনতা ও সঙ্গোচ যেমন সমাজ্ব-সংস্থারক ধীমান্ পুরুষদের লক্ষ্য হয়েছে, সেরপ বাঙ্গালী প্রতিভার আবরণ ও বিক্ষেপদোষগুলি রসিক ও ভাবুক সমালোচকের আলোচনার বিষয় হয়েছে। প্রতিভা কিছু জনসাধারণ ছাড়া বস্তু নয়; জনসাধারণই প্রতিভার মাতৃকা, প্রতিভার উৎস। সাধারণের যেটা কঠিনতা, সেইটাই প্রতিভার স্বছ্ছ প্রকাশের মধ্যে আলোছায়ার স্থিষ্টি ক'রে আবরণ হয়ে দেখা দেয় এবং জনসাধারণের যা কিছু লজ্জা, ভয়, সঙ্গোচ—প্রতিভার মধ্যে, তার নিজস্ব প্রেরণার বেগে—সেই তমোভাবগুলিই বিক্ষেপ বা উদ্ভান্তি রূপে দেখা দেয়। বাংলা গানের ধারায় এই হু রকমের গ্লানি ও মানিমা দেখা গিয়েছে। স্থাধের বিষয় ও আশার কথা এই যে—এর প্রতিপ্রসব ও প্রতিকারও ঘটেছে।

একটা সামান্য উপমা দিয়ে বলি। মধুর রসের সঙ্গে প্রাক্ত সংস্পর্শ ঘটলে, প্রারই একটা দোষ ঘটে, যাকে বিপাকের দোষ বলা যায়। এরপ হলে—বিকার থেকে মাদকের সৃষ্টি হয়। মধুর রস কিছু ত্যাক্য বস্তু নয়; কিন্তু এর সন্ধানের দোষে, বিপাকের দোষে

যে বস্তুটি আবিভূতি হয় তার প্রভাব উন্মাদনাকর বলেই—সেই বস্তু ও প্রভাব বর্জনীয় মনে করতে হবে। প্রাক্তত, দূষিত বস্তুর সংস্পর্শে এর যেমন আবির্ভাব হয়, সেরূপ সাত্তিক রুচির উদয়ে এর অবসান ঘটে। সান্তিক ক্ষচির প্রতিষ্ঠা ক'রে যথার্থ আত্মরকার ব্রতে ব্রতী হরে যুগে যুগে মহাপুরুষবর্গ জ্বন্মে গিয়েছেন। এঁদেরই একজন শ্রেষ্ঠ পুরুষ হলেন রবীক্রনাথ। বাংলা দেশে মধুর রসের ছড়াছড়ি; স্থতরাং জৈবপ্রবৃত্তির সংস্পর্শে এর মধ্যে বিপাকদোষ ঘটবে, এটা অপ্রত্যাশিত বিপদ নয়। আমরা যাকে অশ্লীলতা বলি, সে দোষ টপ্না, যাত্রা-পাঁচালী ও নাট্য-গীতির মধ্যে মাঝে মাঝে দেখা যায়। এলোষটি মধুর রসের বিপাকের দোষ, মধুর রসের দোষ নয়। বাইরের প্রক্তির সঙ্গে—একেবারেই বহিমুর্থী সংস্পর্শের মধ্যে এই দোষের বীজ রয়েছে। রবীক্রনাথের গানের মধ্যে একটি স্কু অন্তর্দৃষ্টি মুহূর্ত্তে আমাদের বাইরে থেকে ভিতরে টেনে নিয়ে যায়। নিথিল মনের গভীরতম প্রদেশে তার নিত্য চিরসঞ্চিত বৃভূক্ষার একটি রাজ্ব আছে; সেই খানে নিয়ে গিয়ে, অস্ততঃ ক্ষণিকের জ্বন্ত, আমাদিগকে অমৃতলিপ্সার দঙ্গে পরিচয় করিয়ে দেয়, সেই চিরন্তন মধুরের আকাক্ষাকেই মৃহ্মৃত্ অভিনবরূপে সঞ্জীব করে তোলে। এই ব্যাপারকে ভাল করে চিন্তা করে বুঝতে পারি-প্রতিভাশালী মহাপুরুষ আত্মরক্ষা করেছেন; তার মহান আত্মার আকর্ষণী দিয়ে আমাদিগকেই রক্ষা করেছেন। আবিলতা থেকে আমাদিগকেই উদ্ধার করেছেন। আমরা যথন বিশ্বপ্রকৃতির বাহ্ন ও প্রাক্ত রূপের চর্চায় বিহ্বল, হিতাহিত জ্ঞানশূল্য-রবীন্দ্রনাথ গানের মধ্যে তথনই যেন বলছেন 'বিশ্বপ্রকৃতিই তোমার কামনার বস্ত। তাই হোক; আমি তারই অন্ত:স্থলের বাণী শোনাচিছ, শোন।' আমাদের লোভের বস্তুর মধ্যেই তিনি অবগাহন করেছেন, এবং তার মধ্যেকার অলৌকিক, অপ্রাক্ত বস্তুর সঙ্গে পরিচয় করে দিয়েছেন।

বাস্তবিক—এমন পরিচয়, এমন ছল করে সত্য ও স্থলবের দিকে টেনে নিতে বোধ হয় আর কেউ পারেন নি। অবশুই একার্য্যে রবীক্সনাথ একক নয়। ইতিপূর্বেই রামপ্রসাদ, ফিকির চাঁদ এবং বহু মরমী গীতকার এই ছল অবলম্বন করে গিয়েছেন। রূপক এবং ঐ শ্রেণীর অলম্বার দিয়ে এই কৌশলম্বালের রচনা; এবং যেখানে ও যথনই মধুর রসের বিপাক দেখা দিয়েছে—সেধানে এবং তথনই মহাপুরুষেয়া এই জ্বাল দিয়ে নিমজ্জমান সমাজকে উদ্ধার করেছেন।

একথা আমি বলতে পারিনে যে—জেনে শুনে বুঝে লোকহিতার্থে সঙ্গীতের সাধকবর্গ ঐরূপ করেন। আমার ধারণা—যেমন প্রকৃতির মধ্যে আত্মরক্ষার অর্থাৎ দেহরক্ষার বৃত্তিগুলি আছে, যাকে Instinct বলে—সেই রকম অধ্যাত্মের বা আত্মারও স্বধর্মক্ষা বা স্বধর্মপালনে শক্তি ও প্রেরণা আছে। মহাপুরুষ বা প্রতিভাশালী ব্যক্তির মধ্যে এই সামর্থ্য ও প্রেরণার ভাগ কিছু বেশী। সেই শক্তির বশে যেমন তিনি আত্মাকে স্বভাবে প্রতিষ্ঠিত রাথেন, তেমনি প্রেরণার বশে তাঁর বাণীর মধ্য দিয়ে—বিশেষ করে গানের মধ্য দিরে অন্ত আত্মাকে সঙ্কট থেকে উদ্ধার করেন এবং রক্ষার পথটি চিনিয়ে দেন। একটি স্থাচীন কথা আছে; গানাং পরতরং ন হি। এর প্রকৃত অর্থ এই যে—কাউকে জপের রাস্তা দেখিয়ে দিতে হবে, কাউকে বা ধ্যানের পছায় নিতে হবে, কাউকে বা লয়ের রহস্য ব্রিয়ে দিতে হবে। কিন্তু অবশিষ্ট এমন অসংখ্য মানুষ আছে যাদের জন্ম গানই হল একমাত্র ও শেষ পছা। বলাই বাহুল্য এগুলির সাধারণ উদ্দেশ্য আত্ম-রক্ষা অর্থাৎ আত্মাকে রক্ষা করা। একথা অবশ্য মনে রাখতে হবে গান অর্থে দরবারী কান্ডার, গান্ধার বা পুরিয়ার ঋষভ নিয়ে ঐকান্তিক শিল্পচাতুর্য্য নয়; গান অর্থে—পদ, স্কর ও ছন্দের বাহনে সত্য ও স্কলরের একটি বিশিষ্ট অভিব্যক্তি।

# বাঙ্গলার ধর্মান্দোলন

3

## উনবিংশ শতাকী মূহমাদ আবত্বল হাই এম. এ. অধ্যাপক, ক্লমনগর কলেজ।

ভারতবর্ধ ধ্যানধারণা, যজ্ঞ সাধনা ও ধর্মের দেশ। সমগ্র ভারতবর্য কেবল এই ধর্মীর ঐক্যেই অথগু। ভারতের প্রতি প্রদেশে বহুকাল ধরিয়া বৈদিক সাধনার প্রাণরস প্রবাহিত হইতেছে। যুগে যুগে এবং প্রদেশবিশেষে ইহার বাহ্য রপ বিভিন্ন ইইলেও তাহার আত্মার ধারাটি এক এবং সনাতন। যুগরূপী রাক্ষসীর নির্মাম দস্ত-পীড়নে জর্জারিত হইয়া সেই সনাতনই এই ভারতবর্ষে আপনাকে বারংবার উজ্জীবিত করিয়াছে, ইতিহাসে তাহার পরিচয় মিলে। বিনা আঘাতে বীণার তার ধ্বনিত হয় না, আঘাত পাইয়া বিভিন্ন হ্মরে অন্তর্মণিত হইলেও বীণার আক্রতিতে কোন পার্থক্য পরিলক্ষিত হয় না। তেমনি বৈদিক হিন্দু ধর্ম্ম বাহির হইতে যথনই কোন আঘাতের সম্মুখীন হইয়াছে তথনই সেই জাতীয় সঙ্কটের দিনে বিভিন্ন রূপে ও ভাবে আপনার চিরকালের সেই আদি ধারাকে স্প্রকাশ কর্মিয়াছে। হিন্দু ধর্ম্ম একদিন এমনই এক মহাসন্ধটের সম্মুখীন হইয়াছিল যথন ইসলাম তাহার গণতান্ত্রিক ভাতৃত্বের উদার আদর্শ লইয়া এদেশে প্রবেশ করে। উক্ত প্রসঙ্গে অপরের হইলেও একটি কথা উল্লেখযোগ্য— শৈষ্করবেদান্তে যে বাইরের কোন প্রভাব রয়েছে, একথা অনেকেই হয়ত স্বীকার করতে চাইবেন না, অথচ সহক্ষ একটি ঐতিহাসিক সত্যের বিচার করলে সে প্রভাব

্অস্বীকার করবারও উঁপায় নেই। প্রাগৈতিহাসিক কাল থেকে প্রায় অষ্টম শতক পর্যাস্ত হিন্দু ধর্ম-মতে যে সমস্ত পরিবর্ত্তন, নতুন নতুন মতবাদের আবির্ভাব ও বিবর্ত্তন, তার পরিচয় উত্তর ভারতের মধ্যেই আবদ্ধ। সংস্কৃতি ও সভ্যতা, প্রাচীন রীতি ও নতুন বিদ্রোহ সব কিছুরই পরাকাষ্ঠা উত্তর ভারতের জীবনে। কিন্তু অষ্টম শতান্ধীতে অকম্মাৎ তা বদলে গিয়ে ভারতীয় চিম্ভাধারার নেতৃত্ব দক্ষিণ ভারতে চলে গেল। শঙ্কর, রামামুক্ত, নিম্বাদিত্য, বল্লভাচার্য্য, মাধব দ্বাই দাক্ষিণাত্যের লোক—বৈষ্ণব এবং শৈব মতের উৎপত্তি, দ্বন্দ্ব এবং পরিণতি দেখানে। জাতির জীবনাবেগের এ পরিবর্ত্তন অনেক ঐতিহাদিকের কাছেই বিশায়কর মনে হয়েছে, অথচ ভারতে ইদলামের আবির্ভাবের কথা মনে রাখলে সহজেই তার রহস্ত পরিষ্কার হয়ে উঠে। বিনকাদিমের দিয়ু-বিজয়েরও পূর্বে সপ্তম শতাব্দীর মাঝামাঝি থেকেই দক্ষিণ ভারতে মুসলমানের আনাগোনা শুরু হোয়েছিল, তার ফলে মালাবারের চেরামন পেরুমল বংশের শেষ রাজা নিজে ইসলাম গ্রহণ কোরে আরব দেশে চলে যান। রাজার এ ধর্মান্তর সে যুগে দক্ষিণ ভারতে ইসলামের প্রভাবের একটি লক্ষণ। বিপরীতধর্মী ছই সংস্কৃতির সংঘর্ষে হিন্দুর ममाजमात তात धर्माविचान ও जीवनपर्यत एव माजा जागाला, जातर करण देवश्वव এবং শাক্ত মতবাদের উদ্ভব ও পরিণতি। উত্তর ভারতীয় প্রাচীন ধর্মবিশ্বাস এবং **জীবনদৃষ্টি মধ্যপন্থী, শাস্ত** এবং ভাবগন্তীর। দক্ষিণ ভারতে ভক্তিবাদে যে মনোরুত্তির বিকাশ, আবেগের প্রাচ্ধ্য এবং তীব্রতাই তার প্রধান লক্ষণ। উত্তর ভারতের শাস্ত সমাহিত পরমত-সহিষ্ণু বৃদ্ধি-প্রধান শিথিণ মতবাদ অকস্মাৎ দক্ষিণ ভারতে আত্মকেন্দ্রচাত আবেগের প্রাবল্যে বিপ্লবী হোয়ে উঠ্লো কেন, সে প্রশ্ন তুললে ইদলামের প্রভাবকে অস্বীকার করকার উপায় নেই। তাই শঙ্করের মায়াবাদ এবং ত্রন্ধের্র ঐক্যস্থাপনের প্রচেষ্টার তীব্রতার মধ্যেও ইসলামের উন্মাদনা কার্য্যকরী—শঙ্করের জীবনের ইতিহাসেও তার আভাস খুঁজে পাওয়া যায়। দাক্ষিণাত্যের ভক্তিবাদ"এবং নব্যদর্শনের স্ত্রগুলির প্রত্যেকটিই হয়ত উপনিষদের মধ্যে মিলবে কিন্তু তাদের দামঞ্জন্মের যে ভঙ্গী তা প্রতিপদে ইসলামের কথা শ্বরণ করিয়ে দেয়।' (ভুমায়ুন কবির, বাঙলার কাব্য **%-२६१२७**)।

বৌদ্ধ ধর্ম্মের প্রতিক্রিয়ায় হয়ত সেদিন শক্ষরাচার্য্যপ্রমুথ ার্শনিকের। ভারতীয়
দর্শনের প্রয়োজনাম্বরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছিলেন, কিন্তু তাঁহাদের বেদান্তভাষ্যে বৌদ্ধ
ধর্মের অমুরূপ ও ব্যবহারিক জীবনে তদপেক্ষা স্পুষ্ট ইসলাম ধর্মের আবির্ভাব যে
সেদিন কোন ক্রিয়া করে নাই এমন কথা ভাবিতে দ্বিধা হয়। কারণ, উপরি উক্ত
ইতিহাসবণিত সত্যের দিকে লক্ষ্য করিলে ভারতীয় জীবনদর্শনে ইসলামের ভাবী
প্রশুতাব সম্বন্ধে শক্ষরচার্য্যের মত বিজ্ঞ ও বিচক্ষণ ব্যক্তি যে অবহিত হইয়াই বেদাস্তভাষ্যের নবতর রূপ দান করিয়া থাকিবেন, ইহা বিশ্লয়কর হইলেও অসম্ভব নহে।

তাই দেখি, দেদিনও ইদলামের মত নবোজ্জ্ঞল ও আদর্শপুষ্ট সংস্কৃতির সংঘাতে ভারতে সেই বৈদিক দনাতন ধর্ম্মেরই শক্ষারাচার্য্যপ্রমুখ ভাষ্যকারদের দ্বারা নবতর ব্যাখ্যা হইয়া ছিল এবং তাঁহাদের বৃদ্ধিদীপ্তির চকিত ঝলকশেষে হৃদয়ের প্রেমধারা রামানন্দ প্রবৃত্তিত যুগে নানা শাখা পলবে সমগ্র ভারতবর্ষে ব্যাপ্ত হইরা পড়িয়া ছিল।

ষিতীয় বারের জন্ম ভারতীয় হিন্দু ধর্ম সঙ্কটের সন্মুখীন হয় ইংরাজ্ব-আগমনে। ইহার প্রতিক্রিয়া কি ভাবে ভারতেতিহাসের পৃষ্ঠাকে গৌরবাজ্জ্বল করিয়া রাথিয়াছে, তাহা দেথাইবার পূর্ব্বে ভারতবাসী ও বিশেষত বাঙ্গালীর ভাগ্যাকাশে যে অন্ধকার অমানিশা ও ঘোর ছদিন ঘনাইয়া উঠিয়াছিল, অষ্টাদশ ও উনবিংশ শতাকীর ইতিহাস হইতে তাহার কিছু রেথা নির্দেশের এখানে প্রয়োজ্বন আছে।

পলাশীর যুদ্ধে বাঙ্গালীর ভাগ্য বিপর্যায় হওয়ার পর জাতির রাষ্ট্র ও সামাজিক জীবনে একটা ঘন হর্যোগ নামিয়া আসিয়াছিল। দেশীয় রাষ্ট্রের অবসান ও বিদেশীয় শক্তির পূর্ণ প্রতিষ্ঠার মাঝখানে যে অরাজকতা বিরাজ করিবে তাহা সহজেই অমুমেয়। ১৭৬৫ খ্রীস্টান্দ হইতে ১৮৫৭ খ্রীস্টান্দের সিপাহী-বিদ্রোহ পর্যান্ত ইস্ট-ইণ্ডিয়া কোম্পানির আমলে বাঙ্গলাদেশে ও ভারতবর্ষের অভান্ত প্রদেশে পাশ্চান্ত্য প্রভাব বছদিক দিয়া অমূভূত হয়। বাঙ্গলাদেশ হইতে যেমন ইংরাজ রাজ্যের আরম্ভ বাঙ্গলাদেশেই তেমন পাশ্চান্ত্য প্রভাবের স্ট্রনা। এই প্রভাব প্রধানত: খ্রীস্টান পাদ্রিদের ধর্মপ্রচারের ভিতর দিয়া উন্মেষিত হয় এবং রাজ সরকারের বছবিধ সংস্কার, শিক্ষা-ব্যবস্থা ও দেশ-শাসন নিমিত্ত সদম্প্রানের হিতৈষণার মধ্যে বিকাশ লাভ করে।

শেষ পর্যান্ত দেখা যায় ফল কিন্ত ভালই ফলিয়াছিল। এ যুগের ইতিহাসে তাহার প্রত্যক্ষ পরিচয় পাওয়া যায়। অষ্টাদশ শতান্দীর অন্ধকার শেষে যথন ভারতে এবং বিশেষ করিয়া বাঙ্গলাদেশে ইংরাজ রাজ সরকারের স্প্রপ্রভাত হইতেছিল তথন বাঙ্গলার শ্রীরামপুর হইতে মিশনারিদের খ্রীন্টধর্ম প্রচার ও রাজকন্মীদের দেশীয় ভাষা শিক্ষার নিমিত্ত ফোর্ট উইলিয়াম কলেজ প্রতিষ্ঠার পশ্চাতে যে উদ্দেশ্রই থাকুক না কেন, বাঙ্গলা ভাষার পথ সেই কেরী মার্শমানপ্রম্থ পাদ্রিদের দ্বারা প্রশন্ত হইয়াছিল এবং সাধারণের মধ্যে বাইবেলের অন্থবাদ প্রচার ও কলেজের বিবিধ শিক্ষা-বিষয়ক পৃস্তকপ্রণয়নের বাপদেশে বাংলা গভ্যের পথ যতই স্থাম হউক না কেন, সেদিনই বিপুল অজ্ঞ জনসাধারণের মধ্যে খ্রীস্টধর্মের বীজন্ত অন্থপ্রবিষ্ট হইয়াছিল।

মিশনারীরা বেদনাক্লিষ্ট জনসাধারণের মধ্যে বাংলা বাইবেল প্রচার করিয়াই ক্ষাস্ত হন নাই, তাহাদের আর্থিক জীবনের উন্নতির আশাসঞ্চার এবং অভাব-অনটন ও দৈব ত্রিবপাকে সাহায্য প্রদানও করিয়াছিলেন। হিন্দুসমাজের নিমন্তরের লোকেরা এম্ন বিরাট প্রলোভন হইতে তাই সেদিন আপনাদিগকে রক্ষা করিতে পারে নাই। একদিকে সমাজের নিমন্তরের লোকদের এই অবস্থা এবং অক্তদিকে মধ্যবিত্ত শ্রেণীর মধ্যে রাষ্ট্রের

পরিবর্ত্তন ও তাহার পূর্ণ প্রতিষ্ঠার পূর্ব্ব পর্যান্ত শিক্ষার অভাবন্ধনিত অজ্ঞতা। এই সঙ্কটাপন্ন অবস্থায় পড়িয়া সেদিনের বাঙ্গালী তাহার ধর্ম ও সংস্কৃতির প্রকৃষ্ট রূপ খুঁজিয়া না পাইয়া দিশাহারা হইয়া ফিরিয়াছে। সেদিনের স্বল্লসংখ্যক সংস্কৃতজ্ঞ বাঙ্গালী পঞ্জিত পার্ম্বর্ত্তী মুসলিম সমাজ্ঞের মৌলবীদের মত ধর্ম ও শাস্ত্রের থোলস লইয়া তোলপাড় করিয়া ফিরিয়াছেন কিন্তু যুগ ও জ্ঞাতির প্রয়োজন অন্থ্যায়ী ধর্ম ও শাস্ত্রাদি ব্যাখ্যা করিয়া যুগামৃত পরিবেশন করিতে পারেন নাই।

এমন দিনে সম্রান্ত রামমোহন বেদ, বেদান্ত, কোরআন ও বাইবেল ছানিয়া, বিভিন্ন ধর্ম্মের অমৃতসার সংগ্রহ করিয়া, অপূর্ব্ধ বোধবৃদ্ধি, মেধা ও ধীশক্তি সাহায্যে যুগ ও জাতির চেতনা জন্মাইবার জন্ম চিরপরিচিত ধর্ম্ম-অঙ্গে অস্ত্রোপচার করিলেন। মধ্যবিত্ত সমাজের ধর্মান্ধতা ও নিমশ্রেণীর বিদেশীয় ধর্মাত্মরণের সন্মৃথে সহজ সরল, অনুষ্ঠান ও আড্মরবজ্জিত, অমুভূতিসাপেক্ষ ব্রাক্ষধর্ম্মের একমেবাদ্বিতীয়ন্ আদর্শ তুলিয়া ধরিলেন। যোড়শ শতাব্দীতে বাঙ্গলা দেশে এটিচতন্তের ধশ্মান্দোলনের পরে এতাবং কাল পর্যান্ত হিন্দুধর্মস্বার্থ-সংরক্ষক আর কোন দ্বিতীয় ব্যক্তির পরিচয় অবশু পাওয়া যায় না। সেকাল হইতে একাল পর্য্যন্ত দেশ ও জাতি যে অপ্রভাতা, কঠোর জাতিভেদ, কন্তাহত্যা, বাল্যবিবাহ ও সতীদাহ প্রভৃতি অনাচারমূলক বিপর্যায়ের সমুখীন হইয়াছিল তাহারই ফলে এ দেশীয় হিন্দু ধর্ম ও সমাজাদেছে ধর্মের নামে—বিশেষত তাহার আফুঠানিক রূপের মধ্যে—বহুবিধ আবর্জ্জনার সৃষ্টি হইয়াছিল; রামমোহনের সাধনায় তাহার সমাধান না হইলেও তিনিই যে এতকাল পরে এবিষয়ে মর্মাছবিদ্ধ হইয়াছেন, বাঙ্গালী তাহা বুঝিতে পারিল। রামমোহন ছিলেন তর্কবাগীশ, স্ক্র চিস্তাশীল, বিচারবৃদ্ধি ও বিবেকসম্পন্ন। তাহা হইলে কি হয় ? ভারতীয় হিন্দু ধর্মে গভীর ভাব ও ভাবুকতা, তত্ত্ব, বুদ্ধিমত্তা ও চিস্তাশীলতার সমাবেশ থাকিলেও তাহার বাহ্ আচার-অম্প্রান মূলতঃ আবেগমূলক! সেই আবেগে মক্তিক্ষের নহে, হৃদয়ের প্রাধান্ত। তাই বুণে বুণে হিন্দু ধর্ম আঙ্গে বৃদ্ধিদীপ্ত সংস্কারচিক্ত পরিম্মুট হইলেও শেষ পর্যাস্ত তাহা শামষিক স্রোত-তরঙ্গের মত বিশাল বিশাল ভারতীয় আচারমহাসমুদ্রের প্রভাবের অতলে মিলাইয়া গিয়াছে। রামমোহনের বেলাতেই বা কেন তাহার ব্যতিক্রম হইবে ? রামমোহন হিন্দু ধর্ম সংস্কার করিয়া তাহার যে ক্লপ দান করিলেন, মূলত বৃদ্ধিশাসিত এবং সাধারণ অমুঠের ধর্ম হইতে স্বতন্ত্র বলিয়াই তাহা অধিকাংশ স্থলে অভিজ্ঞাত ধনী ও শিক্ষিত সম্প্রদারের মধ্যেই আবদ্ধ রহিল। তাঁহার—কি তাঁহার অমুচরদের—কাহারও দেশের অনগণের মধ্যে সে ধর্মপ্রচারের ব্যাপক প্রয়াস দেখা গেল না। সৈই জ্বন্তই আবেগবজ্জিত রামমোহন কর্তৃক প্রবর্ত্তিত ধর্ম্মের বহু সংখ্যক অমুসরণকারী সংগৃহীত হওয়া সন্ত্রেও ধর্ম্ম-অঙ্গে এই সংস্কার সফল হইল না। মহর্ষি দেবেজ্ঞনাথের হৃদ্গত একান্ত অরুভূতি, প্রেমমূলক স্ক্রিয় প্রচার এবং কেশবচন্দ্রের নববিধানের প্রবর্ত্তন সত্ত্বেও, দেখিতে পাই আদি প্রচারকের মৃত্যুর পরে শতবর্ষ যাইতে না যাইতেই রাজনৈতিক এবং অস্তান্ত কারণে ব্রাহ্মধর্ম হিন্দু ধর্মের বছ প্রচলিত রূপের মধ্যে কুলায়প্রত্যাণী পাধীর মতই প্রত্যাবর্ত্তন করিবার উপক্রম করিতেছে। কিন্তু কেশবচন্দ্রের নববিধানের আদর্শ, অর্থাৎ দর্ব্বধর্মসমন্বয়ের প্রচেষ্টা, কথনও বিফল হইতে পারে না।

বাঙ্গলা দেশে রামমোহনের পরেও পাশ্চান্ত্য ধর্ম ও শিক্ষাসংস্কৃতির বিপুল সমারোহ দেখা যায়। বাঙ্গলার হিন্দু কলেজে শিক্ষাপ্রাপ্ত ডিরোজিওর শিল্পরা তাহাদের পিতৃ-পিতামহের চিরপ্রচলিত ধর্ম ও শিক্ষা সংস্কৃতির বাঁধ ভাঙ্গিয়া উচ্ছুখল হইয়া উঠে। উন-বিংশ শতান্দীর গোড়ার দিকে প্রধানতঃ নিয় শ্রেণীর হিন্দুরাই খ্রীন্টধর্ম গ্রহণ করিয়াছিল, অনেকটা না ব্রিয়া এবং অনেকটা আর্থিক প্রথসৌকর্য্যার্থে, কিন্তু উক্ত শতান্দীর মধ্যভাগে পাশ্চান্ত্য শিক্ষা ও সাহিত্যপূষ্ট মধ্যবিত্ত শ্রেণীর ইয়ং বেঙ্গল দলের অনেকে এবং তাহাদের আদর্শ অন্নরন করিয়া আরপ্ত অনেকে খ্রীন্টধর্ম গ্রহণ করে। উক্ত শতান্দীর স্থচনাতে খ্রীন্টান পাদিরা এবং রাজসরকার যে প্রক্রম আশা লইয়া বাঙ্গলা দেশে পাশ্চান্ত্য শিক্ষা ও ধর্মের বাজ্ব বপন করেন অন্তিকাল মধ্যে সেই বীজ বিরাট্ মহীক্ষহে পরিণত হয় এবং বাঙ্গালীর ধর্ম ও সংস্কৃতিকে জয় করিবার জন্ম উনুথ হইয়া উঠে। ইহাকেই কেহ কেহ বাঙ্গালীর বিধানের বিভিন্ন সংজ্ঞা দিয়াছেন। জাতীয় জীবনে ইহার চেয়ে বড় পরাজয় যে আর কিছু ছইতে পারে তাহা কথনও শোনা যায় নাই। সে কালের বাংলা সাহিত্যে বিশেষতঃ— মাইকেলের প্রহসনগুলিতে—ইয়ং বেঙ্গল দলের উষ্কৃশ্বান্তার, বাঙ্গালীর খ্রান্তির প্রাণ্ডিন্তা প্রীতি ও পশ্চিমের অন্ধ অন্ধকরণের ব্যর্থ ও হাক্তকর প্রশাসের পরিচন্ন যথাযথ ভাবে অন্ধিত রহিয়াছে।

১৭৫৭ সালের পলাশীর যুদ্ধের পরে হিন্দু মুসলমান নির্বিশেষে স্বাধীন রাষ্ট্রহারা হয় এবং উভয় সম্প্রদায়ের জাতীয় জীবনে ঘোর ছদিন ঘনাইয়া আসে। অতঃপর বিভিন্ন কারণে পাশ্চান্তা ধর্ম, শিক্ষা ও সভ্যতার অমৃত ও গরল একই সঙ্গে বাঙ্গলা দেশে বাঙ্গালী হিন্দুদেরই সমগ্র উনবিংশ শতান্দী ধরিয়া ভোগ করিতে হয়। বাঙ্গালী মুসলমান রাষ্ট্রাধিকার হইতে বঞ্চিত হইয়া—চিরস্থামী বন্দোবস্ত, নিষ্কর বাজেয়াপ্তি এবং অভ্যান্ত অনেক কারণে ইংরাজ বিরোধী ওহাবী আন্দোলন চালাইয়া, বিংশ শতান্দীর প্রথম দশকের পূর্ব্ব পর্যান্ত ইংরাজ বাজেয় ও তৎপ্রভাবের গরলই ভক্ষণ করিয়াছে। তাহাদের জীবনে সে গরল অমৃত হইয়া দেখা দেয় নাই। তাই তাহারা এদেশবাদী হইলেও সর্বন্ধ হারাইয়া শতান্দীবাাপী বিভিন্ন আন্দোলনে অপ্তাতই রহিয়া গিয়াছে। স্কতরাং সেই হতভাগা বাঙ্গালী মুসলিমের কথা এখানে অপ্রাসন্ধিক ও অবাস্তর। কিন্তু যাহা বলিতে ছিলাম। অষ্টাদশ শতান্দীর মধ্যভাগ হইতে উনবিংশ শতান্দীর মধ্য ভাগ পর্যান্ত এই একশত বংসরব্যাপী আবেগপ্রবণ বাঙ্গালীর জাতীয় জীবনে যে তুর্জোগ, বিপদ ও বিপর্যায় ঘনাইয়া উঠিয়াছিল তাহা কি কম? আদর্শ-লষ্ট বাঙ্গালী জাতি ইংরাজের ঐশ্বর্য্যাজ্জন সমারোহ ও প্রতিপত্তির দাপটে, তাহার গৌরবদ্দীপ্ত জীবনের আঘাতে, অন্ধ অন্ধকরণের মোহে আপনিই যে ভাসিয়া যাইবে ইহা স্বতঃসিম্ব।

বাঙ্গালী জীবনের ইহা যে কত বড় অভাবনীয় লক্ষাকর ব্যাপার, ভাবিলে স্তম্ভিত হইতে হয়। ইহা শুধু তাহাদের আফুষ্ঠানিক বা আচারঘটিত ধর্ম-অঙ্গে গ্লানিই নহে, ধর্ম সংস্কৃতিতে ও জীবনে একাধারে গ্লানি ও হন্ধতির পুঞ্জীভূত আবর্জনারাশি।

বিতীয়বারের জন্ম ইহাই বাঙ্গলার তথা ভারতের হিন্দু ধর্মের সঙ্কটের সন্মুধীন হওয়া। প্রথমবারে বিপদ ছিল তাহাদের ব্যাবহারিক জীবনে-ইনলামের গণতান্ত্রিক উন্নত আদর্শের, কিন্তু দ্বিতীয়বারের বিপদ স্কীবনের বিভিন্ন পর্যায়ে। ইসলামের প্রতিক্রিয়ায় শঙ্করাচার্য্য ও অস্তান্ত আচার্যাদের বেদান্তদর্শনের ব্যাধাার বৃদ্ধিদীপ্ত শাণিত দিক ক্রমে হৃদয়ের টানে মধ্যযুগের রামানন্দ, কবীর, নানক, জায়দী এবং দাহপ্রমূথ বহু সাধ্যকের পাধনায় স্নিগ্ধ হইয়া উঠিয়াছিল। বাঙ্গলাদেশে যোড়শ শতান্দীতে গ্রীচেতন্মের জীবনে তাহা আরও শাস্ত এবং সমাহিত ভাবে দেখা দিয়াছিল। এবারের চিম্বা এবং বুদ্ধির দিক রামমোহনেই শেষ হইয়াছিল। তাঁহার ধর্মসংস্কার ও অপূর্ব ব্যাক্তিত্ব বাঙ্গালীর স্থপ্ত চেতনাকে নাড়া দিলেও আবেগ-প্রবণ ও অশিক্ষিত জনগণের জ্বন্য তাহা যুগোপযোগী হয় নাই। অধিকন্ত তাঁহার পরও পশ্চিমের নানাবিধ প্রভাবের জন্ত যুগদংকট ক্রমেই ঘনীভূত হইন্নাছে। জীবন ও ধর্মাঙ্গে এত বড় বিপদের আঘাতে জর্জারিত হইমা গীতা-উপনিষদশাসিত সনাতন ভারতবর্ষের পুণ্যাত্মা নৃতন করিয়া সচকিত হইরা উঠিয়াছে। এক রামক্বঞ্চ পরমহংদদেবের মধ্যে ভারতবর্ষের বিভিন্নযুগের বহুদাধকের বহুসাধনার ধারা পূর্ণ দেহ ও আত্মা লইয়া উচ্ছিত হইয়া উঠিয়াছে। রামক্রফ লেখাপড়া ব্বানিতেন না। শুধুমাত্র যোগদাধনা ও গভীর অহুভূতির দারা ভারতবর্ষের চিরকালের যথার্থক্সপকে আপনার জীবনে পরিস্ফুট করিয়াছিলেন। ইহা যেন অনেকটা ব্যক্তিবিশেষের প্রতীক-রূপ অবলম্বন করিয়া ভারতের গীতা-উপনিষদ, বেদবেদান্ত, যাগযজ্ঞ, ধর্ম ও সাধনা, কর্ম ও যজ্ঞের যুগের প্রয়োজনে পূর্ণবিগ্রহগ্রহণ। তাই দেখি এক রামক্কাঞ্চের আবির্ভাবে ভারতের দক্ষ কালের দক্ষ দাধনা সঞ্জীবিত হইয়া উঠিয়াছেন। রামক্লঞ্চের মধ্যে জ্ঞান ও প্রেম এই ছুই শক্তি মিলিত হইয়া যুগের প্রয়োজনে যুগামৃত বর্ষণ করিয়াছে। রামক্লফ তাই দে যুগের বাঞ্চালীদের মধ্যে বিভিন্ন মত দেখিয়া চমকিত ও বিধেষহুষ্ট হন নাই, অধিক্ত স্বেহমরী জননীর মত তিনি সকলকে হাদরে টানিয়া লইবার জন্য প্রত্যেক মতের মধ্যেই সভা সন্ধর্ণন করিয়াছেন। তিনি জ্বানিতেন সভা চির্নিনই এক কিন্তু দেই সতো পৌচিবার পথ বিভিন্ন হইতে পারে। এই উদার মনোবৃত্তিই সে যুগের সকলের কাছে তাঁহাকে প্রিয়তর নিকটতর করিয়াছে এবং যে যাহার মত ভূলিয়া অন্তত ক্ষণেকের জন্তও সত্যের মূর্ত্ত বিগ্রহ এই অনাড়ম্বর সন্মাসীর প্রতি সমন্ত্রমে দৃষ্টি তুলিয়া ধরিয়াছে।

সে যুগের আত্মন্ত বিপথগামী বিপুল বাজালী জনসাধারণের সন্মুখে বেদ উপনিবদের যুর্ত্তিমান বিগ্রহরূপে দুগুরমান হইরাছিলেন রামক্লঞ। তাঁহার সাধনা ছিল অন্তমুখী এবং তিনি ছিলেন নিক্রিয়। তাঁহার জীবনের গভীর অন্তভূতি তাঁহার দারা সাধারণের মধ্যে প্রচারিত হর নাই। দৈবনির্দেশক্রমে সে অভাব পুরণ করিরাছিলেন বিবেকানন্দ। দে মুগের পাশ্চান্তাশিক্ষা-পুষ্ঠ, আত্মাভিমানী বিবেকানন্দ ভাববিগ্রহ রামক্বঞ্চুম্বকে আক্কৃত্ত হইমা গতিশীল হইমা উঠিলেন। গুরু অপেক্ষা শিষ্যের প্রাধান্ত ঘটিল। 'গুরু ইইলেন স্থিতি, শিষ্য বিবেকানন্দ হইলেন গতি—যেন একই সাধনার এপিঠ ও ওপিঠ।' রামক্বঞ্জনীবনের অফুভৃতি বিবেকানন্দ সংক্রমিত ইইয়া প্রাচ্যে ও প্রতীচ্যে স্থমধুর ঝকার তুলিল। বহুশত বংসর পরে ভারতীয় সাধনার ধারা ভারত, ইউরোপ ও আমেরিকায় নৃতন করিয়া প্রচারিত ইইল। রামক্বঞ্চের নিকট ইইতে যে গুরুভার বিবেকানন্দ গ্রহণ করিয়াছেন, বিভিন্ন দেশে বিবেকানন্দ তাহা নিঃলেষে বিলাইয়া দিয়া ভারতবর্ষে প্রত্যাবর্ত্তন করিলেন। কিন্তু তথনও তাঁহার মধ্যে সেই গুরুভার-জনিত এক প্রকার অব্যক্ত ও অলৌকিক বেদনার অনমভৃতপূর্ব্ব জাগরণ অগ্নিশিধারূপেই অহোরাত্র তাঁহার প্রাণকে দগ্ধ করিতেছিল। তাই তিনি ভারতের বাহিরে যাহা শুধু বাণীক্রপেই উৎসারিত করিয়া আদিলেন বাঙ্গলাদেশে তাহারই ধর্ম্মকাপ দিলেন 'শিবজ্ঞানে জীবসেবার' মধ্যে। তাঁহার আদর্শে ব্রাহ্মণ, বৈশ্র, শুদ্রে এবং হিন্দু-মুললমানে কোন ভেদাভেদ রহিল না; নিপীড়িত জনগণের মধ্যে তিনি সেবাধর্ম্মের মাহাত্ম্য প্রচার করিলেন।

জীবমাত্রই ভগবানের সৃষ্টি। প্রতিজীবের মধ্যেই যথন ভগবান বিরাজ করিতেছেন তথন সেই জীবকেই স্বার্থপৃন্থ নিদ্ধাম ভাবে ভালবাসিয়া তাহার সেবা করিলে সেই সেবা শেষ পর্যান্ত ভগবানেই পৌছিবে। এই আদর্শে তাঁহার হৃদয় ও মন উজ্জীবিত হইল। সন্ন্যানী হইলেন প্রেমিক। তাঁহার প্রেমে সমগ্র দেশ অবগাহন করিল। উচ্চনীচ ভেদাভেদ না করিয়া, অস্পুত্যতার তুচ্ছতা দূর করিয়া, এযুগে রামক্বন্ধ-বিবেকানন্দ যুগোপযোগী করিয়া সেই বৈদিক আদর্শ প্রচার করিলেন। বিবেকানন্দের আন্তরিক প্রেম ও আদর্শান্তভৃতিতে যুগ, জ্বাতি ও দেশ একাকার হইয়া গেল। মান্ত্রমাত্রকেই বিবেকানন্দ এমন করিয়া ভালবাসিতে পারিয়াছিলেন বলিয়াই দে মুগের বাশালীর সন্মুথে গীতার অনাসন্তে, নিদ্ধাম প্রেম ও কর্ম জীব-শ্রীতিতে ও জীবদেবার রূপান্তরিত হইয়াছিল। বিবেকানন্দ ইহারই আথ্যা দিয়াছিলেন—Vedanta in practice.

হিন্দুধর্ম্মের পুনজ্জীবনসংস্থাপনে সে যুগে বন্ধিমচন্দ্রের দানও কম ছিল ন।।
ভারতের সত্যদ্রষ্টা ঋষি, ধর্মপ্রবর্ত্তক ও লোকশিক্ষক মহাপুরুষগণ সাধনার দ্বারা যুগে যুগে
শাশত সত্য উপলদ্ধি করিয়া যে বানী ঘোষণা করিয়া গিয়াছেন, বন্ধিমচন্দ্রও সময়োপযোগী করিয়া সে যুগে হিন্দুধর্ম, সাধনা ও সংস্কৃতির প্রতিনিধি রূপে তাঁহার
সাহিত্যের ভিতর দিয়া গীতার সেই অমোদ বানীই—

'সর্বভৃতস্থমাত্মানং সর্বভৃতানি চাত্মনি। ঈক্ষতে যোগযুক্তাত্মা সর্বত্র সমদর্শনঃ॥'

দেশবাসীর নিকট প্রচার করিয়া ছিলেন এবং যুগের প্রয়োজনেই ব্যক্তিত্ব ও চরিত্রমাহাত্ম্য অন্তত্তব করিবার ও করাইবার জন্ম ধর্মতত্ত্ব ব্যাথ্যা ও জ্ঞীক্ষণচরিত্র আলোচনা করিয়াছিলেন। তিনি ছিলেন আদর্শবাদী এবং রক্ষণশীল সমাজের প্রতিনিধিস্থানীয়। তাঁহার ধর্মান্দোলনের প্রভাব দেইদিন হংস্থ ও নিম্নশ্রেণীর লোকদের অপেক্ষা মধ্যবিত্ত, শিক্ষিত ও রক্ষণশীল সমাজের উপর অধিক পরিমাণে পড়িয়াছিল।

হিন্দুধর্ম সংস্কারক ও ব্যাখ্যাতাদ্ধপে ইহাদের সকলের শেষে আবির্ভাব হইয়াছিল রবীন্দ্রনাথের। তিনি ব্রাহ্ম হইলেও হিন্দু ধর্মের সংহতি-শক্তির উপর বিশাস ছিল তাঁহার অপরিসীম। The regeneration of India will come through gradual change within the body of Hinduism itself rather than from the action of any detached society like Brahma Samaj (Religious movements in India, Farquhar. P. 384) এমন কথা বলিতেও তাঁহাকে শোনা গিয়েছে। তাই দেখা যায় আবালা উপনিষদের ভাবপরিপুট রবীন্দ্রনাথের মধ্যে হিন্দুধর্মের আচারবটিত ব্যাবহারিক রূপ অপেক্ষা আধ্যাত্মিক অনুভূতির প্রতিপ্রতি ও প্রবণতার আধিকা। মানুষের ব্যক্তিত্ববোধ ও সামাজিক জীবন সম্বদ্ধে চেতনা জাগাইবার এবং আনুষ্ঠানিক ধর্মের সংস্কার করিবার জন্ম তিনি যতই কেন প্রয়াস করন না, আধ্যাত্মিক ভারতের ও হিন্দুধর্মের পরাতত্ত্বের বাণী তাঁহার সাধনায় ও অমুজ্বতিতে পূর্ণ ও মূর্ত্ত হইয়া উঠিয়াছে। তাঁহার নৈবেন্দ্র, গীতাঞ্জনি, গীতালি, উৎসর্গ, থেয়া প্রভৃতি কাবাই এই উক্তির যাথার্থা নির্দ্ধারণ করিবে।

উনবিংশ শতান্দীতে খ্রীস্টধর্ম ও পাশ্চান্তা প্রভাবের হর্জন্ব প্রতিঘাতে এদেশের জাতীয় জীবন যে ভাবে বিপন্ন ও মোহমুগ্ধ হইয়াছিল তাহারই প্রতিক্রিয়ায় রামমোহন. রামকৃষ্ণ, বিবেকানন্দ, বঙ্কিম ও রবীন্দ্রনাথপ্রমূথ কম্মেক জ্বন ভবিষ্যদ্দ্রষ্টা, মহাপ্রাণ বাঙ্গালীর সাধনায় শুধু হিন্দুধর্মের আফুষ্ঠানিক রূপের নয়, অধিকন্তু তাহার আধ্যাত্মিক ও আদি বৈদিক ভাবের নবতর প্রচারের ভিতরে এদেশের লোক আত্মসন্বিং ফিরিয়া পাইয়াছিল। ইহাকেই যুগদঙ্কটে দনাতন হিন্দুধর্মের পুনক্ষজীবন বলা হইয়াছে। উপরি উক্ত মনীষীদের আপ্রাণ চেষ্টায় ইহা সম্ভব হইয়াছিল বলিয়াই পশ্চিমের আলোকমুগ্ধ ছওয়া সত্তেও শেষ পর্যান্ত বান্ধালীরা আপন ঘরে প্রত্যাবর্ত্তন করিয়া দেশের অশেষ কল্যাণ সাধন করিয়াছিল। উনবিংশ শতাব্দীর দ্বিতীয়ার্দ্ধের এবং বিংশ শতাব্দীর প্রথম পাদের বাংলা সাহিত্য ও ধর্ম সাধনার ইতিহাস তাহার সাক্ষ্য বহন করিতেছে। বিংশ শতকের প্রথম দশকে রাষ্ট্রবিপ্লব ও স্বদেশী আন্দোলন উপলক্ষ্য করিয়া সমগ্র ভারতবর্ষব্যাপী জাতীয় জীবনযজ্ঞের যে অনল লোল জিহ্বা মেলিয়া উর্দ্ধোৎক্ষিপ্ত হইয়া উঠিয়াছিল, বাঙ্গালীর সাধনা-লৰ ধৰ্মাত্বস্থাত জাতীয়তাই তাহাকে সে পুরোহিতের य एड মন্ত্ৰদাতা আদন দান করিয়াছিল। পশ্চিমের প্রভাব তাহাকে পূর্ব্ব শতাব্দীতে যে ্রবন্মরাভিতৃত করিয়াছিল তাহারই প্রতিক্রিয়ায় শতাব্দীব্যাপী সাধনায় এদেশ শেষ পর্যান্ত রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক আন্দোলনে, সমাজসংস্কারে ও জাতীয়তাবোধে, শিল্পকলায় ও শাহিত্যে দ্রুত উন্নতি লাভ করিয়াছিল। এই উন্নতির প্রত্যেকটির মূলে ছিল বাঙ্গালীর চেতনালক ধর্মবোধ এবং সেই ধর্মেরই সমর্থন। রামমাহন, রামকৃষ্ণ, বিবেকানন্দ, বন্ধিম ও রবীক্সনাথ ছিলেন সেই সদ্-বৃদ্ধির ব্যাখ্যাকার, ধারক ও বাহক; কিন্ধ আবেগপ্রবণ বাঙ্গালী চিরকাল ছাদয়ের যে দিকটায় আকৃষ্ট হইয়া আসিয়াছে বিবেকানন্দের আদর্শ ছিলেন সেই দিকের ভাববিগ্রহ, যোগীবর রামকৃষ্ণ। বিবেকানন্দ ঠাহাকে সল্ম্যের রাধিয়াই কর্মক্ষেত্রে অগ্রসের হইয়াছিলেন; সেইজন্ম জাতির সর্ব্ব সাধারণের জীবনে রামকৃষ্ণ বিবেকানন্দের প্রভাবই হইয়াছিল সম্বিক কার্য্যকরী।

### উনবিংশ শতাব্দী ও বাংলা ভাষা শ্রীচিন্তাহরণ চক্রবর্তী এম. এ.

অধ্যাপক, কৃষ্ণনগর কলেজ

বাংলা ভাষা ও সাহিত্যের ইতিহাসে উনবিংশ শতানী বিশেষ উল্লেখযোগ্য ও নানা দিক্ দিয়া স্মরণীয়। আধুনিক বাংলা সাহিত্যের ধারাবাহিক প্রবাহের স্চনা এই শতানীর প্রারম্ভ হইতেই দেখিতে পাওয়া যায়। সত্য বটে, অষ্টাদশ শতানীর মধ্যভাগ হইতেই প্রাচীন বাংলার বৈচিত্র্যহীন অনতিক্ষুদ্র পরিসরের মধ্যে বৈচিত্র্যের স্ত্রেপাত এবং আধুনিক বাংলার গোড়া পন্তন হয়। ১৭৪০ খৃষ্টান্দে সর্বপ্রথম বাংলা-গ্রন্থ মৃদ্রিত আকারে প্রকাশিত হইয়া বাংলা সাহিত্যে নবযুগের শুভ স্চনা করে। তাহার পর নানা জনে নানা ভাষায় বাংলার ব্যাকরণ ও অভিধান সংকলন করিয়া প্রকাশ করেন। এই শতানীরই শেষে আধুনিক ধরণের প্রথম বাংলা নাটকেরও প্রবর্তন হয়। কিন্তু বিভিন্ন বিভাগে নিয়মিত ভাবে নানা গ্রন্থের প্রকাশ উনবিংশ শতানীর পূর্বে হয় নাই। উনবিংশ শতানীর প্রারম্ভে ফোর্ট উইলিয়ম কলেজ প্রতিষ্ঠার সঙ্গে সঙ্গে নানা বিষয়ে বিভালয়-পাঠ্য পুস্তক সংকলিত ও প্রকাশিত হয়। ইহার পর ধীরে ধীরে সাধারণের প্রয়োজনীয় নানা সংস্কৃত ও ইংরাজী গ্রন্থের বাংলায় অম্বন্য হয়—সংবাদপত্র প্রকাশের সঙ্গে সঙ্গে নানা বিষয়ের আলোচনা আরম্ভ হয়। ফলে সাধারণ লোকের মধ্যে একটা সাড়া পড়িয়া যায়—ন্তন ন্তন বই দেখিয়া ও পড়িয়া—ন্তন জ্ঞান লাভ করিয়া অনেকেই পরম পরিত্বিপ্র লাভ করেন। ১৮১৯ সালের ২ ০শে কেন্দ্রমারী ও তয়া এপ্রিল সমাচারদর্শণ ইহারই আভাস দিয়া লেধেন—

গত দশ বংসরের মধ্যে আন্দান্ধ দশ হাজার পুস্তক ছাপা হইয়াছে কিছ সকল পুস্তক একস্থানে নাই নানা লোকের ঘরে বিলি হইয়াছে এবং যে ব্যক্তি এক পুস্তক লইয়াছে তাহার অন্ত পুস্তক লওনের চেষ্টা জন্ম এইরূপে এদেশে বিক্তা প্রচলিতা হইতেছে।

এদেশের এই এক মঙ্গলের চিষ্ণ যে নানা প্রকার পুস্তক ছাপা হইতেছে যে হেতুক এই ছাপা পুস্তকের গমন স্রোতের স্থার যেমন ক্ষুদ্র নদী নির্গতা হইয়া ক্রমে ২ সকল প্রদেশ ব্যাপ্তা হইয়া সেই দেশকে উর্বরা করে সেইমত ছাপার পুস্তক ক্রমে ২ সকল প্রদেশ ব্যাপ্ত হইয়া সকল লোকের বোধগম্য হওয়াতে তাহাদের মন উচ্চাভিলাষি করে পূর্বকালে বিদ্ধিষ্ণু লোকের ঘরেতেও তালপত্রে অক্ষর মিলা ভার ছিল ছাপার আরম্ভ হওয়া অবধি ক্ষুদ্র লোকের ঘরেতেও অধিক পুস্তক সঞ্চার হইয়াছে।

এগার বৎসর পরে ১৮৩০ সালের ৩০ জামুয়ারী সমাচারদর্পণ দেশের লোকের মধ্যে পুস্তকক্রয়ের আগ্রহ ও জ্ঞানবৃদ্ধির উল্লেখ করিয়া বলেন ২—

আমরা ইতন্ততো নিরীক্ষণ করিয়া অবগত হইলাম যে পূর্ব্বাপেক্ষা এতদ্দেশীয় সম্বাদ কাগজের প্রাহক গত বৎসরের মধ্যে দ্বিগুণ হইয়াছে। এবং তৎকাগজ প্রকাশক মহাশয়েরাও পূর্ব্বাপেক্ষা ক্রমশঃ দ্র দ্রদেশীয় সম্বাদ ঐ পত্রে প্রকাশ করিতেছেন ইহার কারণ আমরা এই বোধ করি যে লোকেরদের পূর্ব্বাপেক্ষা জ্ঞানের অতিশয় রৃদ্ধি হইয়াছে ইহার পূর্ব্বে বারো বৎসরে যথন প্রথম সম্বাদপত্র প্রকাশ হয় তথন আমারদের এই দর্পণ-গ্রাহকের মধ্যে অনেকেই তিরস্কার পূর্ব্বক আমারদিগকে লিখিতেন যে বিশেষর নাম পর্যান্তও কথন আমাদের কর্ণগোচর হয় নাই তত্তদেশীয় সম্বাদ তোমরা কি নিমিত্তে প্রকাশ কর। কিন্তু এক্ষণে আমরা অতি আহলাদপূর্ব্বক দেখিতেছি যে কলিকাতানগরে এতদেশীয় লোক কর্ত্বক যে কাগজ মৃদ্রিত হয় তাহাতে পৃথিবীর নানাদেশীয় সম্বাদ প্রকাশিত হইতেছে। ভিন্ন দেশের যে সকল নানা ঘটনা বিশেষতঃ ইংয়ও দেশে যে সমস্ত ব্যাপার চলিতেছে তাহাতে এতদেশীয় লোকেরদের অত্যন্ত শুশ্রমা হইয়াছে।

তথনকার নব্যশিক্ষিত ইয়ং বেঙ্গল সম্প্রদায় বৈদেশিক মোহে আচ্ছন্ন হইয়া বাংলা ভাষাকে স্থনজরে দেখিতে না পারিলেও দেশের সাধারণ লোকের বাংলা ভাষার প্রতি মমন্ববোধ ছিল। তাই বাংলার বিশুদ্ধিরক্ষা ও রাজ্দরবারেও বাংলা ভাষা ব্যবহারের জ্বন্থ তাঁহাদের যথেষ্ট আগ্রহ ছিল। তাঁহাদের আন্দোলনের ফলে

১। সংবাদপত্তে সেকালের কথা (প্রথম থও) —পৃ: ৬৭

ব। ঐ পু: ১৬

১৮৩৮ সালে সরকারি দপ্তরেও পারসী ভাষার পরিবর্তে দেশীয় ভাষার ব্যবহারের ব্যবস্থা হয়। ঐ বংসরের ২৩শে জাফুয়ারী প্রকাশিত সরকারি বিজ্ঞাপনে প্রকাশ যে 'ফোর্টউলিয়ম রাজধানীর অন্তঃপাতি বঙ্গাদি তাবং প্রদেশে আদালত ও রাজস্ব সম্পর্কীয় কার্য্যে পারস্থ ভাষার পরিবর্তে দেশীয় ভাষার চলন হইবে।'

ইতঃপূর্ব্বেই রেভিনিউ বোর্ডের সেক্রেটারী ১৮৩৭ সালের ১১ জুলাই তারিথে রেভিনিউ বিভাগে দেশীয় ভাষা ব্যবহারের সিদ্ধান্ত জ্ঞাপন করিয়া কমিশনারদিগকে জানান<sup>2</sup>—

- ৪। আপনি নি\*চয় জ্ঞাত হইবেন য়ে দেশীয় প্রত্যেক জ্ঞিলায় কোন আম্লা দেশীয় ভাষায় স্থবিজ্ঞ না হইলে তাঁহাকে কর্ময়োগ্য বোধ করা য়াইবে না।
- ৫। রেভিনিউ সংপর্কীয় কার্য্যে এইক্ষণে নিযুক্ত ব্যক্তিরদের মধ্যে বাঁহারা দেশীয় ভাষার কার্য্যে নির্কাহ করিতে পারেন না তাঁহারা যথাসাধ্য শীঘ্র দেশীয় ভাষা অভ্যাস করিবেন।

এই নৃতন ব্যবস্থা দেশের সাধারণ লোক সাদরে অভিনন্দন করে। কাহারও কাহারও কাহারও নিকট হইতে এ বিষয়ে কিছু কিছু আপত্তিও আসে। ১৮৩৮ সালের ৩০শে জুন সমাচারদর্পণ এই সকল আপত্তির স্থানর জ্বাব দেন। এই সময়েই বিভিন্ন বিভালয়ে দেশীয় ভাষা শিক্ষার স্থাবস্থা হয়। ১৮৩৮ সালের ২৭শে অক্টোবর সমাচারদর্পণে জ্ঞানাম্বেশ হইতে নিম্নলিথিত মস্তব্য উদ্ধৃত হয়ও—

এতদ্বেশস্থ যে সকল শিক্ষকগণ বাঙ্গালা বিষয়ে উৎসাহী আছেন তাঁহারা এতচ্ছুবলে অতিশয় আহলাদিত হইবেন যে শ্রীযুক্ত গবর্ণমেন্টে বাঙ্গালা বিষয়ে যে সাহায্য করিয়াছেন তিন্বিয়ের প্রাচ্ব্যার্থ একেডিমিক কমিটির অধ্যক্ষেরা ঐ বিদ্যালয়ে বাঙ্গালা ও হিন্দী স্থাপন করণার্থ মনঃস্থ করিয়াছেন এত কাল পর্যান্ত বাঙ্গালা শিক্ষা বিষয়ে বালকগণ পিতা প্রভৃতির অধীনে থাকিয়া তাহাদিগের কথামুসারে চলিতেন কিন্তু এক্ষণে সর্বাদা সকল কার্যাই বাঙ্গালার দ্বারা চলিবে অতএব স্থতরাং বাঙ্গালা অভ্যাসের আবশুকতা। হিন্দু কালেজ্বস্থ ছাত্রগণ বাঙ্গালা বিষয়ে শৈশবাবস্থায় আছেন অথচ বাঙ্গালার মধ্যে হিন্দু কালেজ্বের প্রধান বিদ্যালয় অতএব হিন্দু কালেজ্বের অধ্যান বিষ্ঠালার অতএব হিন্দু কালেজ্বের অধ্যান্ধ এই অপ্রশাংসনীয় যে ঐ বিষ্ঠালয়স্থ এতদ্বেশীয় ছাত্রগণ বাঙ্গালা শিক্ষা না করিয়া ভাষান্তর শিক্ষা করেন বিশেষতঃ এক্ষণে বাঙ্গালি প্রতি যে সকল গুরুতর কার্য্যে ভারার্পণ হইতেছে সে সকল কার্য্য হিন্দু কালেজ্বস্থ ছাত্রগণ বাঙ্গলায় মূর্থ তা প্রযুক্ত নিযুক্ত হওনের যোগ্য হইবেন না অতএব আমরা অনুমান করি যে হিন্দু কালেজ্বের

১। সংবাদপত্তে সেকালের কথা (দিতীয় থণ্ড ), পৃঃ ২২২

રા લે જુઃ રર>

७। ঐ शुः २३१

অধ্যক্ষগণ একেডেমীক বিষ্ণালয়ের অধ্যক্ষদিগের রীত্যস্থসারে বাঙ্গলা বিষয়ে মনোযোগ করিবেন এবং এতদ্দেশীয় দিগের লভ্যের সম্ভাবনার নিমিন্ত এতদ্দেশীয় ভাষা সংস্থাপন করিবেন।

এই শতাকীতে আধুনিক বাংলা সাহিত্যের গোড়াপন্তনের দঙ্গে সঙ্গেই এমন কতকগুলি সমস্তার উদ্ভব হয় যাহাদের স্থমীমাংসা আজ পর্যান্ত হয় নাই। সাহিত্যিকসমাজে এই সমস্ত সমস্তা অল্পবিস্তর পরিচিত হইলেও আমাদের পিতা-পিতামহেরা ইহাদের সমাধানের কিরপ ব্যবস্থা করিয়াছিলেন তাহার বিবরণ জানিবার কৌতৃহল স্বাভাবিক। তাই আমি বর্তমান প্রবন্ধে এইরূপ হুই একটা সমস্তাপ্রসঙ্গে তথনকার আলাপ আলোচনা ও বিধিব্যবস্থার সংক্ষিপ্ত পরিচয় প্রদান করিব।

সাহিত্যের আদর্শ লইয়া আলোচনাও বিভিন্ন মতবাদের অন্তিম্ব দেকালে বিশেষ কিছু ছিল না। কারণ, দেশের উচ্চ শিক্ষিত সম্প্রানায় বাংলা সাহিত্য লইয়া আদৌ মাধা ঘামাই-তেন না। তাহা ছাড়া, বাংলায় মৌলিক রমপূর্ণ রচনার প্রচলনও তথন হয় নাই। সাহিত্যের স্বল্প পরিসরের মধ্যে তথন আলোচ্য বিষয় ছিল প্রধানত ছুইটা—অক্ষরসমস্তা ও ভাষাসমস্তা। অক্ষরসমস্তা লইয়া অবশ্র তেমন জোরালো আলোচনা কোনও দিনই হয় নাই। তবে সমগ্র দেশে এক লিপি বিস্তারের যে চেষ্টা বর্তমান যুগে আমরা দেখিতে পাইতেছি তাহার অমুদ্ধপ চেষ্টা শতবৰ্ষ আগেও একবার হইয়াছিল ইহা ভাবিলে আশ্চর্যান্বিত হইতে হয়। বোধ হয়, বোর্ড অব্ রেভিনিউর সেক্রেটারি সি. ই. ট্রিবিলিয়ন এই চেষ্টার প্রযোজক ছিলেন। সমস্ত দেশীয় ভাষা লেখায় রোমান অক্ষর প্রবর্তনের উপযোগিতা নিদেশি করিয়া এক দীর্ঘ আবেদন প্রচারিত হয়। ১৮৩৪ সালের ৯ই আগষ্ট তারিথের সমাচারদর্পণে এই আবেদনের বিবরণ পাওয়া যায়'। এই প্রস্তাব অফুসারে কিছু কিছু বাংলা বই এই অক্ষরে ছাপা হইয়াছিল। ইহার একথানির পরিচয় ১৮৩৪ সালের ১লা নভেম্বরের সমাচারদর্পণে দেওয়া হইয়াছিল<sup>২</sup>। কিন্তু মনে হয় এই আন্দোলন দেশের জনসাধারণের উপর বিশেষ কোনও প্রভাব বিস্তার করে নাই এবং ইহার আয়ুও স্বল্পকাল মাত্র স্থায়ী হইয়াছিল। দীর্ঘকাল পরে কাশীর নাগরীপ্রচারিণী সভা সমগ্র দেশে একলিপি বিস্তারার্থে নাগরীর পক্ষ সমর্থন করেন এবং অতি সম্প্রতি অধ্যাপক এীযুক্ত স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায় রোমান অক্ষর প্রবর্তনের পক্ষে স্বীয় অভিমত ব্যক্ত করিয়াছেন।

ভাষার বিভিন্ন সমস্তা লইয়া যুগে যুগে নানা আলোচনা হইয়াছে। ভাষার বিশুদ্ধিরক্ষা সম্বন্ধে আলোচনার পরিচয় শতাধিক বর্ষ পূর্বেও পাওয়া যায়। এই বিশুদ্ধিরক্ষার উপায় লইয়া মতভেদ দেখা যায়। একদল লোকের মতে সংস্কৃত ব্যাকরণামুদারে বিশুদ্ধ সংস্কৃত পদ প্রয়োগ করিতে পারিলেই বাংলা ভাষার গৌরব রক্ষিত হইবে—বিদেশী বা

১। সংবাদপত্তে সেকালের কথা ( বিভীয় খণ্ড ) পৃঃ ২০৭

२। वेशः १७१

চলতি শব্দের ব্যবহারে ইহার মর্যাদালোপের আশক্ষা রহিয়াছে। ১৮২৮ সালে এক জন সংবাদপত্ত-পাঠক সমাচারদর্পণে ভাষার দোষক্রটি লক্ষ্য করিয়া সম্পাদক মহাশয়কে উহা দূরীকরণের উপায় নির্দেশপ্রসক্ষে লিখিয়াছিলেন'—

বিনম্বপূর্বক আমার এই নিবেদন যে সমাচারপত্র সম্পাদক মহাশয়েরা কিঞ্চিৎ ব্যয়পূর্বক সংস্কৃতাভিজ্ঞ দিগ্দর্শি লোকদ্বারা নিজ্ঞ নিজ্ঞ পত্র সংশোধিত করিয়া প্রকাশ করেন·····্যেহেতুক শুদ্ধবর্ণ দ্বারা নীচবর্ণও লব্ধবর্ণ হয় এবং বর্ণসংস্কার ব্যতিরেকে স্থবর্ণেরও বর্ণমালিস্ত হয়।

আর একজন ১৮৩০ দালে আরও স্পষ্টভাবে অমুরূপ কথাই বলিয়াছেন -

সংস্কৃতাস্থায়ি ভাষাকেই সাধুভাষা কহিয়াছেন এমতে তদ্যাকরণে দৃষ্টি থাকিলেই বঙ্গভাষার পারিপাট্য সহজেই হইতে পারে। তেনে পারস্ত রেমন আরবীর সংযোগে সাধুত্ব প্রাপ্ত এইরূপ বঙ্গভাষাও সংস্কৃতাধিক্য দ্বারা সাধুভাষারূপে খ্যাত হয়।

কিন্তু 'শংস্কৃতাধিক্যে বঙ্গভাষার কাঠিন্ত বৃদ্ধি সন্তাবনায়' এবং 'শ্রুতিকট্টতা ও গুরুর্ত্তেরতা শক্ষার'ও যে কেহ কেহ শক্ষিত হন নাই এমন নহে—তথাপি 'স্থেশাব্য এবং সভ্য শৌভ্য ভব্য সকলের বক্তব্য যাহা তাহাকেই স্থান্দর বচন নিরাকরণপূর্বক তাহারি রচনার নিয়ম সংস্কৃত ব্যাকরণাস্থকরণপূর্বক স্ষ্টেকরণ কর্ত্তব্য' ইহাই ছিল প্রচলিত বছজ্বনপরিগৃহীত মত।

পক্ষান্তরে, এই যুগের প্রসিদ্ধ সাহিত্যরসিক কাশীপ্রসাদ বোষ সেই সময়ের বাংলা পুস্তকের সমালোচনা করিয়া 'নিরাবিল' বা থাঁটি বাংলার অভাবের জ্বন্স হংথ প্রকাশ করেন। এক-দিকে 'ইংলগুীয় ভাষার রীত্যমুযায়ী' সাহেবী বাংলা ও অন্তদিকে 'সমাসযুক্ত দারুণ সংস্কৃত বাক্য'বছল পণ্ডিতী বাংলা এই উভয়ই তাঁহার কাছে সমান নিন্দার বস্তু ছিল<sup>8</sup>।

কিন্তু সংস্কৃতবহুল না হউক অন্ততঃ সংস্কৃতবেঁষা বাংলার দিকে আকর্ষণ বিরুদ্ধ আন্দোলনের ফলেও বিশেষ কমে নাই। ১৮৫৪ খুটান্দে প্যারীচাঁদ মিত্র ও রাধানাথ শিকদার প্রচলিত প্রথার বিরুদ্ধে প্রকাশ্য বিদ্রোহ ঘোষণা করেন। তাঁহাদের সম্পাদিত 'মাসিকপত্রে'র শিরোভাগে তাঁহারা স্পষ্টভাবে চলিত ভাষাকে পত্রিকার আদর্শ বলিয়া ঘোষণা করেন। সাহিত্যিকসমাজে স্থপ্রতিষ্ঠিত 'আলালের ঘরের ছলাল' এই মাসিক পত্রেই প্রথম প্রকাশিত হয়। অবশ্য বর্তমানে যতটা চলিত ভাষা সাহিত্যে ব্যবহৃত হয় আলালের ঘূগে তাহা কেই কল্পনাও করিতে পারে নাই। বস্তুত ইহার ভাষা অনেকাংশে এথনকার সাধুভাষার মত। তথাপি ইহাই সে যুগে সমাজে একটা আলোড়নের সৃষ্টি করিয়াছিল—

<sup>&</sup>gt;। সংবাদপত্ত্রের দেকাদের কথা (প্রথম খণ্ড)—পৃঃ 🖙।

२। ঐ --9**: ७२--**७।

७। दे शृः ७१

<sup>8 |</sup> ঐ পুঃ ৬•

পশুতসমাজ্বের মধ্যে বিক্ষোভের সঞ্চার করিয়াছিল। ফলে আলালী ভাষা সম্প্রদায়বিশেষে আদর লাভ করিলেণ্ড প্রচলিত রীতিকে ইহা তেমনভাবে ব্যাহত করিতে পারে নাই। ১৮৭১ সালে সাহিত্যের এই অবস্থা বাংলা সরকারের দৃষ্টি আকর্ষণ করে। কর্তৃপক্ষ স্পষ্ট-ভাবে এই নির্দেশ দেন যে বিক্যালয়পাঠ্য বাংলা পুস্তকে বাঙ্গালীর ব্যবহৃত খাঁটি বাংলা ব্যবহার করিতে হইবে—যে বইয়ে খাঁটি বাংলা ব্যবহৃত হয় নাই এমন বই যাহাতে কোন বিক্যালয়ে পড়ান না হয় সে জন্ম শিক্ষাবিভাগের কর্মচারীদিগকে অবহিত হইতে বলা হয়। দেশীয় ভাষার উপর সংস্কৃত এবং আরবি ফারসি এই ছইয়েরই অযথা প্রভাব তথনকার সরকারকে বিচলিত করিয়া তুলিয়াছিল। অন্য ভাষার প্রভাবমৃক্ত খাঁটি চলতি দেশীয় ভাষা ব্যবহারের উপযোগিতা বিষয়ে শিক্ষাবিভাগের কর্তৃপক্ষের বিশেষ দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়া ছোটলাট ক্যাম্পবেল সাহেব ১৮৭১ সালে এক বিরতি প্রকাশ করিয়াছিলেন'।

বাংলা ভাষার মধ্যে ইংরাজী বা আরবী ফারদী শব্দের প্রয়োগ চলতি কথার ভিতরেও সহর অঞ্চলে নব্য সম্প্রদায়ের মধ্যে বিশেষ প্রচলিত ছিল। 'ভদ্রলোকের মধ্যে অনেক লোক স্বজাতীর ভাষার অন্তজ্ঞাতীর ভাষা মিশ্রিত করিয়া কহিরা থাকেন' এজন্ত গ্রামাঞ্চলের লোকেরা বিশ্বর বোধ করিত। তবে এক ভাষার সঙ্গে আর এক ভাষার শব্দের মিশ্রণ যে অবশ্রস্তাবী ও অন্তান্ত ভাষার মধ্যেও দেখিতে পাওয়া যায় তাহাও সকলের অজ্ঞাত ছিল না। তাই একজন স্পইই লিখিয়াছেন»—

কোন ভাষা ভাষান্তর রহিত দেখা যায় না পারস্থও আরবী সংযোগ ব্যতীত স্থানার হয় না এবং তাহাতে অন্যান্ত ভাষারো সংশ্রব আছে ..... জবান উর্দ্ সংস্কৃত চেঠ ও আরব্য ও পারস্য প্রভৃতি মিশ্রিত ও ডাক্তর জ্ঞানসন ইন্ধরেজী ভাষার অভিধান প্রথমেই কহেন বে ইংরেজী ভাষাও পূর্বকালে অনিয়মরূপে ব্যবহৃত হইয়াছিল পরে বছকটে নিয়মিত হইল তথাপি লাতিন ও ফ্রেঞ্চ ও ডাচ প্রভৃতি ভাষা মিলিত আছে স্থতরাং বন্ধভাষাও এইরূপে ভাষান্তর সংস্ট থাকাতে ছুই হইতে পারে না।

এই প্রসঙ্গে ১৮৩৮ সালের ৩০শে জুন সমাচারদর্পণও অফুরূপ মন্তব্য করিয়া বলেন — 'যে সকল কথা সাধারণ লোকেরা সংস্কৃতমূলক কথা অপেক্ষা উত্তমরূপে শীঘ্র বৃথিতে পারেন সেই সকল কথা বিদেশীয় হইণেও পরিবর্ত্তন করা নিতান্ত অফুচিত'।

বিক্কত ও অবিক্কত ভাবে অনেক ইংবাজি শব্দ ইংরাজদের এদেশে আসার পর হইতেই বাংলা ভাষার ব্যবহৃত হইরা আসিতেছে। উনবিংশ শতাব্দীর গোড়ার দিকে ব্যবহৃত এইরূপ ক্ষেকটি শব্দের একটা তালিকা ভবানীচরণের 'কলিকাতা ক্মলালয়ে' পাওয়া যায়। ইহা ছাড়া,

১। General Report on Education in Bengal for 1871-2, পৃঃ ৬২, Appendix B, পৃঃ ৪-৯

২। ভবানীচরণ বন্দ্যোপাধ্যার—কলিকাতাকমলালর ( দুম্প্রাপ্য প্রস্থমালা ১ )—পৃঃ ১৩

गः गःगम्भाव्य (मकालव कथा—ध्यंत्रवथ—भृ: ७०

अःताम्भरत्व त्रकारमञ्ज कथा (विजीय थर्थ)---भः २२१

আধুনিক ভাবব্যঞ্জক অনেক শব্দের বাংলায় অমুবাদও করা হয় এবং ফলে এই সময় হইতে বাংলায় অনেক নৃতন শব্দের স্টি হয়। কোনও স্থচিস্তিত নির্দিষ্ট পদ্ধতি অমুসারে এই অমুবাদ করা হয় নাই—এক এক লেখক নিজের খুসিমত এক এক রকম অমুবাদ করিয়াছেন—কোন কোন অমুবাদ ভাষায় প্রচলিত হইয়া গিয়াছে দত্য, তবু তাহাকে নির্দেষি বলিতে পারা যায় না।

তবে বিদেশের জ্ঞান বিজ্ঞানের মূল্যবান্ তথ্যসমূহ বাংলা ভাষায় বাংলা পুস্তকের মধ্য দিয়া প্রকাশ করিবার আগ্রহ দেশের মনীষিবর্গের চিত্ত অধিকার করিয়াছিল—শাসকবর্গও ইহার প্রয়োজনীয়তা মানিয়া লইয়াছিলেন। ফলে স্কুল বুক সোদাইটর মত প্রতিষ্ঠান গড়িয়া উঠিয়াছিল এবং ভাষা ও অফুবাদের স্বরূপ লইয়া বিভিন্ন মতবাদের উদ্ভব হইয়াছিল। ইংরাজি শব্দের অসুবাদ করিতে যাইয়া এক একজন এক এক রকম অসুবাদ করায় যে বিশুখলার স্বষ্টি হইয়াছিল তাহা শিক্ষাবিভাগের কতৃপিক্ষের দৃষ্টি অতিক্রম করে নাই— গণিতাদি বিজ্ঞানের শব্দের অমুবাদে অবিচ্ছিন দংস্কৃত শব্দের প্রয়োগও তাঁহারা পছন্দ করেন নাই। পরস্তু ১৮৭১ সালে এই অসক্ষতির দিকে তাঁহারা 'অমুবাদদমিতির' দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়াছিলেন । এই প্রদঙ্গে এই সমিতি কি কাজ করিয়াছিলেন জানি না। তবে এই সময়ের কয়েক বংদর পরেই ১৮৮০ খৃষ্টাব্দে পরিভাষা সংকলন ও বানান সমস্রার সমাধান প্রভৃতি বিষয়ে আলোচনা ও স্থব্যবস্থা করিবার উদ্দেশ্যে জ্যোতিরিন্দ্র ঠাকুর মহাশয়ের প্রযন্ত্রে ঠাকুর বাড়ীতে 'সারস্বত সমাজ' নামে একটী সভা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল॰। ভূগোলের পরিকল্পিত পরিভাষা পণ্ডিত্রসমাঙ্গের মতামত জানার উদ্দেশ্যে পত্রাকারে এই সভাকত'ক প্রকাশিত হইয়াছিল। এই সভা দীর্ঘকাল স্থায়ী হয় নাই এবং ইহার প্রারব্ধ ও সংকল্পিত কার্য্যও বেশী দূর অগ্রসর হয় নাই সত্য তথাপি ইহার মধ্য দিয়া সমসাময়িক দেশবাসীর বাংলা ভাষা ও সাহিত্যের ক্ষেত্রে শৃঙ্খলাস্থাপনের ব্যগ্রতার পরিচয় পাওয়া যায়।

যে সমস্ত সমস্থার সমাধানের চেষ্টা বহু দিন পূর্ব হইতে আরম্ভ হইয়াছিল আজও তাহাদের পূর্ণ সমাধান হয় নাই—আজও আমরা পূর্বাচার্যদিগের প্রদর্শিত পথ অম্পরন করিয়া অগ্রসর হইতেছি। স্থতরাং পূর্বাচার্যদিগের ক্বত কার্যের কথা বিশ্বত হওয়া সমীচীন হইবে না। আজ্ব যথন আমরা ব্যাপকভাবে পরিভাষানিক্রপণের কাজে লাগিতেছি তথন তাঁহাদের ব্যবহৃত শকগুলির দিকেও একবার লক্ষ্য করা দরকার। অবশ্য স্থলরতর শব্দের আবির্ভাবে পূর্ব-প্রচলিত অনেক শক্ষ কালক্রমে অপ্রচলিত ও বিলুপ্ত হইয়া গিয়াছে—কিন্তু সে মুগের সাহিত্য অমুসন্ধান করিলে এমন অনেক শক্ত পাওয়া যাইবে যাহারা অনায়াসে এখনও

<sup>&</sup>gt;। রাজেশ্রলাল মিত্র (সাহিত্য সাধক চরিতমালা )—পৃ: ৪১। রাজনারারণ বহু (সাহিত্যসাধক চরিতমালা)—পৃ: ৯৯। রবীশ্রনাথ ঠাকুর—শব্দচয়ন—সাহিত্যপরিদংপত্রিকা ১৩৩৬।

२। General Report on Education in Bengal for 1861-2, १३ ७२

৩। রাজেন্দ্রলাল মিত্র ( সাহিত্য সাধক চরিতমালা )—পৃ: ৩৮

ব্যবহৃত হইতে পারে বা নৃতন শব্দাঠনে আমাদিগকে সাহায্য করিতে পারে। সেকালের সংবাদপত্র হইতে তথনকার ব্যবহৃত সামাগু কয়েকটি শব্দ যদৃচ্ছাক্রমে এথানে উদ্বৃত করিতেছি—

উপনীত বার্ত্তাপুস্তক ( attendance register ).

বাস্তপ্রস্তর (foundation stone).

বাহ্য বিদ্যার্থী (day scholar).

পাথ্রিয়া ছাপাথানা ( litho press ).

পাণ্ডুলেথ ( plan ).

হাসিল ( custom duty ).

হাসিল দপ্তর থানা (customs office).

সে যুগের বইপত্র ঘাটিলে এইরূপ বহু শব্দের সন্ধান মিলিবে—ব্যাবহারিক দিক্ দিয়া ইহাদের মূল্য যাহাই হউক না কেন ভাষার ইতিহাসের দিক্ দিয়া ইহাদের গুরুত্ব একেবারে অস্বীকার করা যায় না।

ত্বংথের বিষয় নব্য বাংলা সাহিত্যের এই প্রথম অভ্যুদয়ের সহিত আধুনিক বাঙালী জ্বনসাধারণের পরিচয় তেমন ঘনিষ্ঠ নয়। এ যুগের বাংলার সাহিত্যিক প্রচেষ্টার স্বত্ব অন্ত্রশীলন ও বিশ্লেষণ যথোচিত ভাবে হয় নাই। বতটুকু আলোচনা হইয়াছে তাহাতে ইহার প্রতি সাধারণের শ্রদ্ধা বৃদ্ধি পায় নাই। ইহা যে কেবল অনভ্যস্ত অক্ষম হত্তের অভিনব প্রয়াদের কৌতৃককর নিদর্শন মাত্র নহে—ইহাদের মধ্যেও যে উৎক্লষ্ট রচনার ও রসগ্রাহিতার পরিচয় পাওয়া যায়—সর্বোপরি বাংলা ভাষার প্রতি যে মমন্তবোধ ও ইহার গৌরব রক্ষার জন্ম যে আন্তরিক আগ্রহের আভাদ ইহার মধ্যে পাওয়া ষায় তাহার ধারণা অনেকেরই নাই। তাই দরকার প্রাচীন যুগের মত এ যুগের সাহিত্যেরও বহুল প্রচার ও ব্যাপক আলোচন।। স্থথের বিষয় এ দিকে পণ্ডিত সমাব্দের দৃষ্টি পড়িয়াছে। এ যুগের সাহিত্যস্ষ্টির কিছু কিছু পরিচয় ও নমূনা প্রকাশিত হইয়াছে— আলোচনার স্থবিধার জন্ম বিভিন্ন উপকরণও সংগৃহীত হইয়াছে ও হইতেছে। কিন্তু প্রাচীন সাহিত্যের অফুশীলনে যতটা আগ্রহ দেখান হইয়াছে এবং যতটা প্রয়াস স্বীকার করা হইয়াছে আধুনিক সাহিত্যের গোড়ার দিক সম্বন্ধে ততটা হয় নাই। প্রাচীন ধুগের ছোট বড় ভাল মন্দ সব রকম লেথকের লেথাই প্রকাশিত ও আলোচিত হইতেছে এবং বিশ্ববিগালয়ের উচ্চতম প্রীক্ষায়ও পাঠারূপে নির্বাচিত হইতেছে। উনবিংশ শতাদীর প্রথমার্ধের লেখা কিছু কিছু বই ও প্রকাশিত হইয়াছে সত্য কিন্তু তাহাদের ভাষা ও বিষয়বস্তু সম্বন্ধে পুজ্ঞাত্মপুজ্ঞ আলোচনা হয় নাই—বিশ্ববিফালয়ের পাঠ্যস্চীতেস্থান লাভ করিবার গৌরব এখনও তাহাদের অধিকাংশই অর্জন করিতে পারে নাই। রঞ্জন পাব্লিশিং হাউদ হইতে প্রকাশিত ছম্প্রাপ্য গ্রন্থমালার দৌলতে আমরা অপরিচিতপ্রায় অনেক লেথক ও লেথার সহিত পরিচিত হইবার সৌভাগ্য লাভ করিয়াছি কিন্তু এথনও পরিচয়যোগ্য সকলের সহিত আমাদের পরিচয় করাইয়া দেওয়ার কোনও স্থব্যবস্থা হয় নাই। আমাদের সাহিত্যালোচনার ক্ষেত্রে এ ত্রুটি আদৌ উপেক্ষণীয় নয়—সত্তর ইহা দূর করিবার জন্ম সাহিত্যান্ত্রাগী ব্যক্তিমাত্রেরই অবহিত হওয়া উচিত।

### উনবিংশ শতাব্দীর প্রারম্ভে বাঙালীর শিক্ষা-সমস্তা শ্রীভ্রম্পেলাথ বন্দ্যোপাধ্যায়

অষ্টাদশ শতাব্দীর শেষ পাদে ইংরেজ বণিক্দের সমাগম ও ধীরে ধীরে দেশের শাদনে তাহাদের প্রাধান্ত বিস্তারের ফলে বাঙালীর সামাজিক জীবনে আমূল পরিবর্ত্তন আসে। বস্তুতঃ, উনবিংশ শতকে যে নৃত্রন বাঙালী সমাজ গড়িয়া উঠে এই কালেই তাহার হত্রপাত দেখা যায়। পাশ্চাত্য সভ্যতা ও সংস্কৃতির প্রভাবে যে সমাজ ধীরে ধীরে এই সময় হইতে মাথা তুলিতে থাকে, তাহারই পরবর্তী ইতিহাসের একাংশ আমি বর্ণনা করিতেছি। সমসাময়িক পত্র-পত্রিকা হইতে আমি প্রধানতঃ উপাদান সংগ্রহ করিয়াছি।

উনবিংশ শতাকীর প্রথম দিকে বাঙালীর মনে যে প্রশ্ন সর্বাপেক্ষা গুরুতর রূপ ধরিয়া দেখা দিয়াছিল, সে প্রশ্ন শিক্ষার। মুদলমান যুগে বহু বাঙালী ফার্সী শিথিয়া নবাব-সরকারের কাজ করিয়া অর্থোপার্জ্জন করিয়াছিলেন। যথন বাংলা দেশে মুদলমান আধিপত্যের অবসান হইল তথন এই সকল চাকরীজ্ঞীবী বাঙালী স্বভাবতই ফার্সী শিক্ষা ছাড়িয়া ইংরেজী শিক্ষার দিকে ঝুঁকিয়া পড়িলেন ও নৃতন ভাষা আয়ন্ত করিয়া ইংরেজের চাকুরী লইতে আরম্ভ করিলেন। এই ব্যাপারটা প্রথমে খুব উৎসাহের সহিত চলিতেছিল; কারণ ইংরেজী শিক্ষা পাইলে চাকুরী পাওয়া ঘাইবে, এই লাভের কথাই লোকের মনে প্রথমে জাগিয়াছিল; উহার ফলে যে একটা সামাজিক বিপ্লবের স্ত্রেপাত হইতে পারে, সে আশক্ষা তাহাদের মনে একেবারেই স্থান পায় নাই। কিন্তু হিন্দু-কলেজ স্থাপনের (ইং ১৮১৭) পর হইতে ইংরেজী শিক্ষার বৈষয়িক ভিন্ন অন্ত ফলও দেখা দিতে লাগিল। বাঙালী যুবকেরা হিন্দু-কলেজে শুধু ইংরেজী ভাষাই শিথিল না, ইংরেজী সাহিত্যের মধ্যে গভীরভাবে প্রবেশ করিয়া সেই সাহিত্যের সৌন্দর্যা ও রসে এমন অভিভৃত ও আত্মহারা হইয়া পড়িল যে, এই সাহিত্যের প্রপ্রতিও আক্বন্ত ইইল।

অফুকরণ ও অফুসরণ প্রবলভাবে দেখা দিল। কথায় বার্ত্তায় আচারে বাবহারে বাঙালী যুবকেরা নিজেদের সামাজিক প্রথা সকলকে নিন্দা করিতে লাগিল। সঙ্গে সঙ্গে প্রাচীন পদ্মীদিগের মনে একটা ভয় হইল—ইহার ফলে বাঙালী জ্ঞাতি সনাতন আচার ও ধর্ম হইতে ভ্রষ্ট হইয়া পড়িবে না ত ? তদানীস্তন সমাজের রক্ষণশীল সম্প্রধায় এই সম্ভাবনার চিহ্ন চারি দিকে স্কুম্পাষ্ট দেখিয়া "ধর্ম গেল, ধর্ম গেল" বলিয়া একটা আর্ত্তনাদ তুলিলেন। ৬ নবেম্বর ১৮৩০ তারিথে হিন্দু-কলেজ্বের এক ছাত্রের পিতা সংবাদপত্রে লিখিলেন:—

"আমি বিদেশী মন্ত্য এই শহরে বিষয় কর্ম করি শুনিলাম হিন্দু কালেঞ্চনামক পাঠশালায় বড় বিছাচ্চা ছেলে পড়াইলেই বড় বিদ্বান হয় আর বড় ২ সাহেবেরা আসিয়া তাহার পরীক্ষা লয়েন কৃতবিল্লা হইলে পরে রাজসরকারে বড় কর্ম্ম হইতে পারে ইহাতে লোভাক্কষ্ট হইয়া অতিক্রেশে মাসিক বেতন দিতে স্বীকার করিয়া আপন বালককে দেশ হইতে আনিয়া ঐ কালেজে নিযুক্ত করিলাম তাহাতে যে উৎপাতগ্রস্ত হইয়াছি তাহা কিঞ্চিৎ লিখি………।

আপন বিষয়ানুদারে পুত্রকে উত্তম পোষাক দিলাম প্রতি দিন প্রাতে আহার করাইয়া পাঠশালায় পাঠাই সস্তানটি শাস্ত ও বশীভূত ছিল .....বলিতে কি আমি নির্দ্ধন মন্ত্র্যা পুত্রটি ঘরের কর্ম কথনং দেখিত ও ডাকিলেই নিকটে আদিত কোন কথা জিজ্ঞাসা করিলেই উত্তর দিত কিন্তু কিছু কালের মধ্যে বিপরীত রীতি হইতে লাগিল পরে দেশের রীত্যমুগারে আচার ব্যবহার ও পোষাক ত্যাগ করিলেক অর্থাৎ চুল কাটা সাপাতু জুতাধারী মালাহীন স্নানবিহীন প্রাপ্ত-মাত্রই ভোজন করে শুচি অশুচি হুই সমান জ্ঞান জাতির বিষয় অভিমানত্যাগী উপদিশ কথা হইলেই Nonsense কহে ইত্যাদির ব্যবহারদৃষ্টে মনে মনে ভাবি-লাম যে পুত্রের পুত্রত্ব হইবার লক্ষণ বটে ভাল বিভাবিষয়ে কি হইয়াছে জানিব এমতো পাঠশালার অতা পড়ুয়ার এবং মাষ্টারের নিকট জিজ্ঞাদা করাতে জানি-লাম যে ছেলে ইংরেজী অঙ্ক গণিত শাস্ত্র ক্ষেত্রপরিমাণবিল্ঞা বিলাতের পুরাতন রাজাদিগের উপাথ্যান ভূগোল থগোল ইতিহাস ইত্যাদি পড়ে সপ্তাহে তিন দিন লেকচর শুণেন অর্থাৎ আগুনকে জল করে জলকে বাতাস করে চন্দ্র সূর্য্যের গ্রহণ দেখায় পাঠান্তে কোন দিন ধর্মশান্ত্র ও জ্ঞানশাস্ত্র পড়ে আর বার রাত্রিতে সভা করিয়া বিচার করে চড় ২ করিয়া টানাকলমে ইংরেজী লেথে মধ্যে ২ তরজমাও করে ইহাতে বলি ভাল ছেলেটি অবশীভূত অদম্য হইল কিন্তু অনেক শাস্ত্র জানিতেছে পরে লেখার তজ্ঞবীজ করিলাম অতি কদক্ষর লেখে এবং অধিক লিখিতে পারে না যে তরজমা করে তাহার বাংলা ব্ঝা যায় না পাঁচটা অঙ্ক ঠিক দিতে পারে না কসামাজা জানে না নিমন্ত্রণপত্র কিম্বা বাজারের চিঠিথানা লিখিতে অক্ষম জিজ্ঞাদা করিলে উত্তর করে Nonsense ইত্যাদি অর্থাৎ লিখন কার্য্য Drudgery নীচ লোকের কর্ম স্থন্দর অক্ষর লেখা Painting অর্থাৎ চিত্র করা তাহাতে আবশুক নাই পণ্ডিত হইলে কদর্যা অক্ষরই লেখে অপর কহে হিদাব করা নীচবৃত্তি এই প্রকার নানা বিষয়ে অভিমানী হইল পুত্রটি স্বজাতীয় স্বদেশীয় লোকের সভায় যাইতে চাহে না এ সকল হইতে দূরে থাকিতে নিয়ত চেষ্টা করে আমার নিকটে আদিয়া বৃদিতে চাহে না কারণ আমি ইংরেশী ভাল জানি না কিন্তু মূর্থ নহি যাহা জানি তল্পারা ধনোপার্জন করিয়া কাল্যাপন করিতেছি সে যাহা হউক সংপ্রতি ঐ সম্ভানকে দেশারুদারে পোষাক দিলে কছে আমি জগঝলপ্রয়ালা বা কীর্ত্তনের পাইল নহি যে এমত পোষাক পরিব বলে আমি মোজা ওয়াকিংশুদ্ধ ও ইজার আদি চাহি তাহা কোথা পাইবে স্থতরাং এজন্ম কোথাও যায় না মনে করিলাম ছেলেটির বিমাতে বিমার মত হইল ভাল অন্ত ২ বালকের কি রীতি ইহা জানা উচিত পরে দেখিলাম আমার বাচ্চার রীতি অন্ত হইতে নৃতন নহে উপর উক্ত লক্ষণ দকলি আছে অধিকম্ব যথার্থ ব্রাহ্মণ পণ্ডিতকে চোর ডাকাইত গরু বলে পিতা পিতৃব্যদিগকে নির্কোধ কহে মিথ্যার সেবা যথেষ্ট করে কিন্তু বাহে সত্যবাদির ন্যায় ইহারা কেহ নান্তিক কেহ বা চার্স্বাক কেহ এক আত্মবাদী কেহ বা দৈতবাদী নিশ্চিত আচার ব্যবহার বেষী যাহা ভাল বোধ হয় দেই গ্রাহ্ম ইঙ্গরেজী ব্যবহার ও চলনে অসীমক ভক্তি विषय कर्म जात जा अकत्रा पृष्ठि এवः जमानायां नीर्पष्ठी किन्न यथन हाँ है ইংরেজদের মত মদ মদ করিয়া দ্রুত চলে স্থদেশীয় তাবং বিষয়ে ধেষ করে ইহারদিগের বাঙ্গালা কথার ধারা একপ্রকার অর্থাৎ ইঙ্গরেজ্ঞীর মত তরজমা পরস্ক রুসদেশে কোনস্থানে কোন নদী পর্ব্বতাদি আছে তাহা জানে ও বলিতে পারে কিন্তু স্বদেশীয় বুতান্ত কিছুই জানে না বর্দ্ধমন কলিকাতার কোন্দিণে শোণ নদী ও রাজমহলের পর্বত কোথা তাহা জানে না স্বদেশীয় তাবৎ বিষয়েতেই অনভিজ্ঞ এবং প্রায় সকল ছেলেগুলি একগুঁয়ে অবশ অধৈর্য্য এবং অনেক বিষয়ে বিপরীত ইহারা স্থানে ২ সভা করিয়াছে তাহাতে আচার ব্যবহার ও রাজ-নিয়মের বিবেচনা করে এই সকল দেখিয়া পুত্রের কালেচ্ছে যাওয়া রহিত করণের চেষ্টা করিলাম কিন্তু ছেলে কালেজ ছাড়িতে চাহেনা পরে মাসিক বন্দ করিলাম এইক্ষণে ছেলে লইয়া যে উৎপাতগ্রস্ত হইয়াছি যদি আবশ্যক হয় পশ্চাৎ লিথিয়া জানাইব · · ৷ হিন্দুকালেজচ্ছাত্রপ্ত পিতঃ।

ইহার কিছুদিন পরে 'সংবাদ প্রভাকর' পত্রে এই পত্রটি প্রকাশিত হইল :—

"কতিপয় দিবস গত হইশ কলিকাতার এক জন গৃহস্থ আপন পুত্রকে সঙ্গে লইয়া ⊍জগদম্বার দুর্শনে কালীঘাটে আসিয়া এক দোকানে বাসা করিয়া অবগাহনানস্তর পূজার নৈবেছাদি আয়োজনপূর্বক সমভিব্যাহারে জগদীখরীর সন্নিধানে উপনীত হইয়া তাবতের সহিত অষ্টাঙ্গে প্রণাম করিলেন কিন্তু উক্ত গৃহত্তের স্বসন্তানটি প্রণাম করিলেন না ব্রহ্মানি দেবতার ছ্রারাধ্যা যিনি তাঁহাকে প্রী ব্যালীক বালক কেবল বাক্যের দ্বারা সন্মান রাখিল যথা গুড় মার্ণিং ম্যুড্ম ইহা প্রবণে অনেকেই প্রবণে হস্ত দিয়া পলায়ন করিবায় তাহার পিতা তাহাকে প্রহার করিতে উন্তত হওয়ায় কোন ভদ্র ব্যক্তি নিবারণ করিয়া কহিলেন ক্ষান্ত হও এস্থানে রাগ প্রকাশ করা উচিত নয় তাহাতে প্রী ব্যালীকের পিতা আক্ষেপ করিয়া কহিল ওরে আমি কি ঝক্মারি করেয় তোরে হিন্দুকালেজে দিয়াছিলাম যে তোর জ্বন্থে আমার জ্বাতি মান সমৃদায় গেল মহাশয় গো এই কুসন্তানের নিমিত্তে আমি একঘরেয় হইয়াছি … ।" (১৪মে ১৮০১ তারিথের সমাচার দর্পণে উদ্ধৃত)

কিন্ত হিন্দু কলেজের ছাত্রদের পক্ষ সমর্থন করিবার লোকেরও একান্ত অভাব ছিল না; তাঁহাদের একজন সংবাদপত্তে লিখিলেনঃ—

\*হিন্দুকালেজ নামক যে বিভালয় কএক বংসরাবধি এদেশে স্থাপিত হওয়াতে সর্বসাধারণের যে উপকার হইতেছে বিশেষতঃ যাঁহারা যোত্রহীন তাঁহারদিগের সন্তানদিগের বিচ্ছাভ্যাদের বিষয়ে যে মহোপকার হইয়াছে এবং হইতেছে তাহা ভদ্র লোকের অবিদিত কি আছে ....। हिन्तू कालक ञ्रालिত হওনের পূর্ব্বে কি हिन्तू বালকদিগের কথন কোন কদাচার হইত না কেবল বহু পরিশ্রমপূর্ব্বক কালেজে বিগ্রাভাবে করিয়া কি তাঁহারা সহস্র অপরাধে অপরাধী হইয়াছেন। কালেজ স্থাপিত হওনের পূর্ব্বে এতদ্বেশীয় কয়েক জন বাঁকা বাবুরা তাঁহারদিগের স্ব ২ পিতৃবিদ্যোগের পর পৈতৃক ধনাধিকারী হইয়া ধনযৌবন এবং মূর্যতাপ্রযুক্ত মগুপান এবং যবনীগমনাদি কোন ২ অবৈধ কর্মা না করিয়াছেন এবং পৈতৃক ধন কি ২ রূপ অসন্বায়ে না নষ্ট করিয়াছেন .....উক্ত বাঁকা বাবুরা উক্ত কালেজের নাম কথন কর্ণে শ্রবণ করিয়াছিলেন কি না আমরা বলিতে পারি না বিশেষতঃ পূর্ব্বে এই রাজধানীতে কএকটা দল হইয়াছিল তদ্বিশেষ। গাঁজাথুরী ঝকমারি সবলোট ইত্যাদি তৎকালে বিগার আপ্রচুর্যাহেতুক ভদ্রলোকের সম্ভানেরা উপরের লিখিত সকলের মধ্যে প্রবিষ্ট হুইয়া কোন্ ২ অসং কর্ম্ম না করিয়াছেন এবং কি ২ রূপে তাঁহারদিগের পিতৃমাতৃ প্রভৃতি অমাত্যগণদিগকে মনঃপীড়া না দিয়াছেন ....। ভারতবর্ষে ইংগ্রণীয় মহাশয়দিগের অধিকার হওয়াতে তৎস্থানম্বদিগের ইংরেন্সী বিস্থাভ্যাদ করা অত্যাবশুক হইয়াছে হিন্দুকালেজ স্থাপনের পুর্ব্বে এতদ্দেশীয় সন্ত্রাস্ত লোকের সন্তান-দিগের মধ্যে কেছ ২ বছশ্রম এবং ব্যৱপূর্বক ইঙ্গরেজী শাস্ত্রাভ্যাস করিয়াছিলেন এবং তাঁহারা শ্বীকার করেন যে উক্ত কালেজের ছাত্রেরা অল্প দিবসের মধ্যে

স্বলাদাসে ইঙ্গরেজী বিভাগ যেরূপ পারগ হইগাছেন ইহা দেখিয়া আমরা চমৎকৃত হইয়াছি অতএব কালেজ স্থাপন হওয়াতে কি দোষ।"

ন্তন শিক্ষার ফলে ১১৬ বংসর পূর্বের বাঙালীরা যে সর্বধর্ম সমন্বয়ের ধাপ পর্যান্ত পৌছিয়াছিলেন—অপ্শৃগুতা দ্বীকরণ আন্দোলন যে কেবল আমাদের কালেই আরক্ষ হয় নাই—ইহা জ্বানিলে আজিকার দিনে আমরা বিশ্বয়বোধ না করিয়া পারি না। ১৮৩১ সালের ২৬ ফেব্রুয়ারি তারিথের 'সমাচার দর্পণে' নিমোক্ত সংবাদটি প্রকাশিত হয়:—

নববাবুদিগের নবকীন্তি।— · · · বাঁশবাড়িয়া নিবাসিনঃ ৺ মথুরামোহন মুখোপাধ্যায়ের পুত্র শ্রীয়ৃত শ্রীনাথ মুখোপাধ্যায় ও ৺রামলোচন গুণাকরের পুত্র শ্রীয়ৃত কৃষ্ণকিন্ধর গুণাকর এবং শ্রীয়ৃত নবকিশোর বাবুর পুত্র শ্রীয়ৃত মতিলাল বাবু এই কএক জন বাবু একত্র হইয়া মোং কাঁচড়াপাড়ার অন্তঃপাতি পাঁচবরা সাকিনে এক জন পোদের ভবনে এক ইষ্টকনিশ্মিতা বেদি তছপর চৌকী এবং তছপরে কুত্রম মাল্য প্রদানপূর্বক পরম স্থাবে পরম সত্যনামক বেদি স্থাপন করিয়া বছবিধ থাগুদ্রব্য আয়োজন পূর্বক বিবিধ বর্ণ প্রায় পঞ্চ সহস্র লোক এক পংক্তিতে বিদয়া অন্নব্যঞ্জনাদি ভোজন করিয়াছেন এবং ক্রিবেণী ও বাঁশবেড়িয়া ও হালিশহরনিবাসি প্রায় শত ব্রাহ্মণ নিমন্ত্রিত হইয়া এক এক পিত্তলের থাল ও সন্দেশাদি বিদায় পাইয়াছেন এবং তংশানে ফিরিক্ষীতে বাইবেল পুস্তক পাঠ করিয়াছে এবং মুসলমানে কোরাণ পাঠ করিয়াছে এবং ব্রাহ্মণ পণ্ডিত গীতা পাঠ করিয়াছেন এবং ঐ পরম সত্যবিষয়ে ছই নহবত ছই স্থানে বসাইয়াছিলেন একটা গুস্তের থালের সন্মুখে আর একটা ঐ বেদির নিকটে আর ছই ইশতেহার কথিত ছই স্থানে রাথিয়াছিলেন তাহাতে পরম সত্যবিষয়ের অনেক বিবরণ লেখা ছিল তাহা সমুদ্য পাঠ করি নাই কিন্ধ আমি আন্চর্য্য হইয়া নিবেদনপূর্বক লিথিলাম ইতি। শ্রীজগক্তদ্ধ বন্দ্যোপাধ্যায়ঃ।"

এই আন্দোলন কেবলমাত্র তরুণ ও যুবক সম্প্রদায়ের মধ্যে নিবদ্ধ থাকিলে হয়ত সামাজিক পরিবর্ত্তন ঘটিতে বিলম্ব হইত, কিন্তু এই শিক্ষার আন্দোলনের ঢেউ অচিরাৎ আমাদের অন্ত:পুরেও প্রবেশ করিয়া আমাদের প্রাচীন সামাজিক ভিত্তিকে নাড়াইয়া দিল। বাংলা দেশে ঠিক এই সময়ে স্ত:শিক্ষার স্চনা কি ভাবে হয়, একটি সমসাময়িক পুন্তক হইতে তাহার পরিচয় দিতেছি। হই স্ত্রীলোকের নিম্নিথিতরূপ কথাবার্ত্তায় আজিকার দিনে অনেকে কৌতুক বোধ করিবেন, কিন্তু সে-যুগে যে ইহা কিরূপ অভাবনীয় ব্যাপার ছিল সে-যুগের সামাজিক ইতিহাস যাহারা জানেন তাঁহারা ব্রিতে পারিবেন। এই কথোপকথনটি হই জন গৃহস্থ কন্থার মধ্যে হইতেছে।

শ্রপ্র। ওলো। এখন যে অনেক মেয়া মানুষ লেখা পড়া করিতে আরম্ভ করিল এ কেমন ধারা। কালে কালে কতই হবে ইহা তোমার মনে কেমন লাগে। উ। তবে মন দিয়া শুন দিদি। সাহেবেরা এই যে ব্যাপার আরম্ভ করিয়াছেন, ইহাতেই বুঝি এত কালের পর আমারদের কপাল ফিরিয়াছে, এমন জ্ঞান হয়।

প্র। কেন গো। সে সকল পুরুষের কাজ। তাহাতে আমাদের ভাল মনদ কি।

উ। শুন লো। ইহাতে আমারদের ভাগ্য বড় ভাল বোধ হইতেছে; কেননা এদেশের স্ত্রীলোকেরা লেথা পড়া করে না, ইহাতেই তাহারা প্রায় পশুর মত অজ্ঞান থাকে। কেবল ঘর ঘারের কাজ কর্ম করিয়া কাল কাটায়।

প্র। ভাল। লেথা পড়া শিথিলে কি ঘরের কাচ্চ কর্ম করিতে হয় না। স্ত্রীলোকের ঘর ঘারের কাচ্চ রাঁধা বাড়া ছেলাপিলা প্রতিপালন না করিলে চলিবে কেন। তাহা কি পুরুষে করিবে।

উ। না। পুক্ষে করিবে কেন স্ত্রীলোকেরই করিতে হয় কিন্তু লেখা পড়াতে যদি কিছু জ্ঞান হয় তবে ঘরের কাজ কর্ম্ম সারিয়া অবকাশ মতে ছই দণ্ড লেখা পড়া নিয়া থাকিলে মন স্থির থাকে এবং আপনার গণ্ডাও ব্ঝিয়া পড়িয়া নিতে পারে।"
—>৮২৪ সালে প্রকাশিত 'স্ত্রী শিক্ষাবিধায়ক' হইতে উদ্ধৃত।

সকল বাধা ও অস্থবিধাকে অতিক্রম করিয়া ইংরেজী শিক্ষার প্রসার ও প্রতিপত্তি দিন দিন বাড়িয়া চলিল। শুধু তাহাই নহে, ইংরেজী শিক্ষার প্রভাবে দেশের অনেক আচার-বাবহার সম্বন্ধে বহু লোকের মনে অসহিষ্ণুতা জ্বনিতে লাগিল। কৌলীন্ত, বহু-বিবাহ প্রভৃতি প্রথার বিরুদ্ধে আন্দোলন মাথা তুলিল। স্ত্রীলোকেরাও এই আন্দোলন যোগ দিলেন।

### শতবর্ষ পূর্বে বাংলার মাধ্যমে শিক্ষাদান-প্রচেষ্টা

#### শ্রীযোগেশ চন্দ্র বাগল

হায়দাবাদের ওসমাসিয়া ইউনিভার্সিটি কয়েক বংসর যাবং ভারতবর্ষের অন্ততম দেশভাষা উর্দুর মাধ্যমে উচ্চতম শিক্ষাদানের ব্যবস্থা করিয়াছেন। অন্তান্ত বিশ্ববিত্যালয়ের কোন কোনটির কর্ণধারগণ দেশভাষার মাধ্যমে উচ্চতম শিক্ষাদানের উল্ভোগ আয়োজন করিতেছেন। আমাদের ভাষাগুলি, বিশেষতঃ বঙ্গভাষা, জগতের বিভিন্ন ভাষায় প্রকাশিত জ্ঞানবিজ্ঞান প্রচারের যে উপযুক্ত বাহন হইতে পারে এ ধারণা নৃতন নয়। শ্রীরামপুরের খ্রীষ্টান মিশনরীগণ সর্ব্বপ্রথম গত শতাব্দীর প্রথম দশকে এই কথা ব্যক্ত করিয়াছিলেন। বাংলা ভাষাই তাঁহাদের প্রধানতঃ লক্ষ্য ছিল। এই মিশনরীদের অন্ততম ছিলেন ডক্টর জম্মা মার্শম্যান। তিনি বঙ্গসম্ভানদের বিষয়ে বিশেষভাবে চিম্না করেন। তাঁহার চিম্বার ফল ১৮১৬ খ্রীষ্টাব্দে প্রকাশিত এই পুন্তিকাথানি—Hints relating to native schools, together with the outline of an institution for their extension and management। এখানি সংক্ষেপে Hints নামেই পরিচিত হয়। এই

পুতিকার দিতীয় অধ্যায়ে তিনি লিথিয়াছেন যে, বাংলার মাধ্যমেই বঙ্গসন্তানদের শিক্ষা দেওয়া চলিতে পারে ও দেওয়া কর্ত্তব্য। Hints দেথিবার স্থবিধা এখনও হয় নাই। তবে গ্রন্থকর্ত্তা মার্শমানের পুত্র জ্বন ক্লার্ক মার্শমান প্রদত্ত ইহার সারাংশ হইতে জানা যায়,—

"The second section dwelt on the mode in which it was sdvisable to communicate knowledge, and boldly maintained the principle that any hope of giving instruction to the people of India, or indeed of any country, through the medium of a language not their own, was altogether fallacious. For ideas to be acquired in a foreign language, opportunity, leisure, inclination and ability must combine in the case of each individual. Moreover instruction to answer its proper design should be such as to render the inhabitants of every country happy in their own sphere and not to take them out of it."\*

শ্রীরামপুর মিশন ১৮১৬ খ্রীষ্টান্সেই পার্চশালা প্রতিষ্ঠা করিতে আরম্ভ করেন। পার্চশালার শিক্ষক প্রস্তুত করাইবার জ্বন্য শ্রীরামপুরে একটি নর্মাল স্থলও স্থাপিত হইল। শ্রীরামপুরকে কেন্দ্র করিয়া কুড়ি মাইলের মধ্যে ছই বংসরে অন্যন প্রতাল্লিশটি পার্চশালা প্রতিষ্ঠিত হয়। ইহাতে ছই হাজার বালক শিক্ষা লাভ করিতে লাগিল। 'হিন্টদ' এ প্রস্তাবিত বাংলার মাধ্যমেই সকল শিক্ষা দেওয়া হইতেছিল। শ্রীরামপুর মিশনের এই শিক্ষাপ্রচেষ্টার স্থানীর অধিবাদীরা বিশেষ সাহায্য করেন। জন মার্শম্যান লিথিয়াছেন—

Contributions poured in with a degree of liberality which marked the confidence the missionaries enjoyed in Indian Society.

२

দেশীর পাঠশালাসমূহের সংস্কার ও উন্নতি সাধনের নিমিত্ত ১৮১৮ সনে কলিকাতা স্থান সোদাইটি প্রতিষ্ঠিত হয়। এই সব পাঠশালার বাংলা ভাষায়ই শিক্ষা দেওরা হইত। স্থান সোদাইটি বরাবর এই নীতি মান্ত করিয়া স্থান বুক সোদাইটি (১৮১৭ সনে প্রতিষ্ঠিত) কর্ত্বক প্রকাশিত বিভিন্ন বিষয়ের বাংলা পুস্তক অধীনস্থ পাঠশালাগুলিতে প্রবর্ত্তিত করেন। সোদাইটির পণ্ডিত ও তাঁহার চারি জ্বন সহকারী নিদ্ধিষ্ট দিনে এই সকল পাঠশালায় গিয়া শিক্ষকগণকে বিভিন্ন পুস্তকের মর্ম্ম বুঝাইয়া দিতেন এবং শিক্ষাপ্রণালী সম্বন্ধে উপদেশ দিতেন। ইহার হারা শিক্ষক ছাত্র উভয়ই উপকৃত হইতেন।

সোসাইটির অন্তর্ভুক্ত পাঠশালাগুলির আদর্শস্থানীয় ছিল ডেভিড হেয়ার পরিচালিত

<sup>\*</sup> The Life and Times of Carey, Marshman and Ward—London 1859, Vols II p. 122

ঠনঠনিয়ার সন্ধিকটয় আরপুলি পাঠশালা। ইহার সঙ্গে একটি ইংরেজী বিভাগ বা শ্বন্ত ছিল। হেয়ার এই নিয়ম করিয়া দিয়াছিলেন যে, আট বৎসর বয়স অতিক্রম না করিলে কোন ছাত্রই ইংরেজী শিখিতে পারিবে না। ইহার ফল বড়ই ভাল হইয়াছিল। আট বৎসর বয়স পর্যান্ত ছেলেরা একান্ত মনে বাংলা পাঠাভ্যাস করিতে পাইত। তাহাদের বাংলা শিক্ষার বনিয়াদ এইরূপে দৃঢ় হইয়াছিল। স্বনামধন্ত পাত্রি রুক্ষমোহন বন্দ্যোপাধ্যায় এই আরপুলি পাঠশালার ছাত্র ছিলেন। তিনি ইংরেজীনবিশ ও ইংরেজী পক্ষপাত্রী হইলেও মাতৃভাষা বাংলাকে কথনও তৃচ্ছজ্ঞান করেন নাই, ইহারও চর্চ্চা তিনি আজীবন করিয়াছেন। আরপুলি পাঠশালার শিক্ষাগুণেই ইহা সম্ভব হইয়াছিল বলিতে হইবে। এই পাঠশালার ইংরেজী বিভাগের কোন বালককে মাতৃভাষার অপটু দৃষ্ট হইলে তাহাকে দিনের অন্ততঃ কিছু সমর তাহা পড়িয়া অভাব পূরণ করিয়া লইতে হইত।

বাংলা শিক্ষার বনিয়াদ দৃঢ় হইলে আরপুলি ও অন্তান্ত পাঠশালার ছাত্রগণকে সোসাইটির পটলডাঙ্গা ইংরেজী স্থলে এবং সেথান হইতে উৎক্রই ছাত্রদের মাদিক বৃদ্ধি দিয়া হিন্দু কলেজের পাঠানো হইত। এইরূপে শিক্ষার একটি ক্রমিক ধারাও মানিয়া চলা হইত। হিন্দু কলেজের ইংরেজী শিক্ষিত ছাত্রগণ মাতৃভাষাকে শ্রদ্ধা করিতে শিথিয়াছিলেন এবং কেহ কেহ বাংলায় পৃত্তক রচনা এবং সাময়িক পত্রিকাদি সম্পাদন করিতেও উব্দ্ধ্ব হইয়াছিলেন।

কলিকাতা স্থৃদ সোদাইটি অধিক দিন স্থায়ী হয় নাই। ১৮৩৩-৪ খ্রীষ্টাব্দে কলিকাতান্থ বড় বড় বাণিজ্ঞা কুঠির (Agency Houses) সঙ্গে সোদাইটির কোষাধক্ষ ম্যাকিস্তোদ কেম্পানিও দেউলিয়া হইয়া যায়। ইহার ফলে সোদাইটির গচ্ছিত অর্থ ফিরিয়া পাইবার আর আশা রহিল না। অর্থাগমের অস্তান্ত উপায়ও বন্ধ হইয়া গেল। সোদাইটি কার্য্য সন্ধৃচিত করিতে বাধ্য হইল। পাঠশালাগুলির তথাবধান কার্য্যও সোদাইটি ছাড়িয়া দিল। ডেভিড হেয়ারের আরপুলি পাঠশালাটি উঠিয়া গিয়া ইহার ইংরেজী বিভাগ সোদাইটির পটলডাক্ষা স্থলের সঙ্গে বৃক্ত হইল। দেশীয় বিস্থান্যমন্ত্র বাংলার মাধ্যমে বে শিক্ষা ব্যবস্থা পনর বংসর ধরিয়া গড়িয়া উঠিতেছিল, এইয়পে তাহা একেবারে বিনষ্ট হইয়া গেল।

•

কিন্ত সরকারী শিক্ষানীতি এ সমর কোন্ থাতে চলিরাছিল ? এ সম্পর্কে কিছু বলিবার পূর্ব্বে প্রতিষ্ঠা অবধি সরকারী শিক্ষা কমিটির কার্য্যকলাপের কিঞ্চিৎ আলোচনা প্রয়োজন। ১৮১৩ খ্রীষ্টাব্দে প্রাপ্ত কোম্পানীর সনন্দ অমুষারী শিক্ষাখাতে প্রতি বৎসর সরকার কর্তৃক এক লক্ষ টাকা ব্যর ধার্য্য হয়। কিন্তু ১৮২৩ সনের পূর্ব্বে ভদক্ষবারী বিশেষ কোন কার্যাই হয় নাই। শেষোজ্ঞ বৎসরে পূর্ব্বেকার সর্ত্ত অপুযায়ী কলিকাতায় সংস্কৃত কলেজ প্রতিষ্ঠা ও কলিকাতা মাদ্রাসা পুনর্গঠনের কথা হয়। নৃতন করিয়া সংস্কৃত কলেজ স্থাপনে আপত্তি জানাইয়া রামমোহন রায় ১৮২৩ খ্রীষ্টাব্দের ১১ই ডিসেম্বর বড়লাট লর্ড আমহাষ্ট্র কে একথানা পত্র লিখিয়াছিলেন। প্রাচ্য বিস্তাসমূহ শিক্ষার জ্বন্তু নৃতন কোন আয়োজন না করিয়া যাহাতে তাঁহার স্বদেশবাসীরা ইউরোপীয় জ্ঞান বিজ্ঞান আয়ত্ত করিয়া উন্নত জাতিসমূহের সমকক্ষ হইতে পারে, এই পত্রে তিনি তাহারই ব্যবস্থা করিয়া জাবদন জানান। রামমোহনের এই প্রেসিদ্ধ পত্রথানির কেহ কেহ এইরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন যে, ইংরেজীর মাধ্যমেই পাশ্চাত্য জ্ঞান বিজ্ঞান আহরণের কথা তিনি বলিয়াছিলেন। কিন্তু সত্য কথা বলিতে কি, ইংরেজীর মাধ্যমে শ্রম্বন শিক্ষা দিতেই হইবে পত্রে এরূপ কোন কথা নাই। রামমোহনের আবেদন সরকারের নিকট গ্রাহ্ হয় নাই।

যাহা হউক, ১৮২৪ খ্রীষ্টাব্দে কলিকাতায় সংস্কৃত কলেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত হইলে কলিকাতা মাদ্রাসাও পুনর্গঠিত হইল। শিক্ষা কমিটি সংস্কৃত ও আরবির মাধ্যমে এখানে ছাত্রদের শিক্ষাদানের ব্যবস্থা করিলেন। দিল্লী এবং আগ্রাতেও প্রাচ্য বিক্যা শিক্ষার জন্ম কলেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত হইল। এই সময় হইতে এক দিকে যেমন সংস্কৃত ও আরবি সাহিত্য হইতে নির্বাচিত পুত্তক মৃদ্রিত হইতে লাগিল, অন্ম দিকে তেমনি ইউরোপীয় গণিত, পদার্থবিষ্ঠা, শারীরবিষ্ঠা প্রভৃতি বিষয়ক বিজ্ঞানগ্রন্থও সংস্কৃত ও আরবি ভাষায় অনুদিত হইতে আরম্ভ হইল।

ইহা ছাড়া, সরকারের নির্দেশে কলিকাতা স্থল বুক সোসাইটি, কলিকাতা স্থল সোসাইটি, হিন্দু কলেজ প্রভৃতি বেসরকারী প্রতিষ্ঠানকেও ১৮২৩ সনের পর হইতে এককালীন দান ও কিছু কিছু মাসিক সাহায্য করা হইতে লাগিল। প্রাচ্য বিদ্যার কেন্দ্রগুলিতে ইংরেজী পঠনপাঠনও ইতিমধ্যে স্থক হইল।

যাহা হউক, সরকারের বরাদ্দ অর্থের অধিকাংশই প্রতি বৎসর প্রাচ্য বিহ্যা প্রচারে ব্যায়িত হইতেছিল। এই ব্যবস্থার কার্য্যকারিতা সম্বন্ধে ক্রমে শিক্ষা কমিটিতে মতভেদ উপস্থিত হয়। কমিটির এক দল সভ্য প্রথম হইতেই সংস্কৃত ও আরবির মাধ্যমে শিক্ষাদানের পক্ষপাতী ছিলেন। তাঁহারা প্রাচ্য বিহ্যার সমর্থক বলিয়া "Orientalists" নামে আথ্যাত হইলেন, আর যাঁহারা এই ছই ভাষার পরিবর্ত্তে ইংরেজীর মাধ্যমে শিক্ষাদানের প্রস্তাব করিলেন তাঁহারা "Anglicists" বলিয়া পরিচিত হইলেন। কয়্লেক বৎসর তর্ক বিতর্ক ও বাগুবিত্তার পর ১৮৩৪ সনের শেষে উভয় পক্ষের বিবাদ চরমে

<sup>\* &</sup>quot;A sum of not less than one lac of rupees in each year shall be set apart and applied to the revival and improvement of literature and the encouragement of the learned natives of India, and for the introduction and promotion of a knowledge of the sciences among the inhabitants of the British territories in India....."

উঠে, এবং তথন ইহার মীমাংসা হওয়া একাস্ত আবশুক হয়। এই সময় শিক্ষা কমিটর সভাপতি ছিলেন সতা বিলাত হইতে আগত বড়লাটের শাসন-পরিষদের ব্যবহারসচিব টমাস বেবিংটন মেকলে। তিনি উভয় পক্ষের মতামত শুনিলেন বটে, কিন্তু কমিটিতে নিজ্ব মত ব্যক্ত না করিয়া ব্যবহারসচিব রূপে ১৮৩৫ সনের ফেব্রুয়ারী মাসে সরাসরি বড়লাটের নিকট ইংরেজীর সমর্থকদের পক্ষেই নিজ মন্তব্য পেশ করিলেন। পরবর্তী ৭ই মার্চ্চ সপারিষদ বড়লাট লর্ড উইলিয়ম বেন্টিক মেকলের মন্তব্যের নিরিধে সিদ্ধান্ত করিলেন যে, (১) ভারতবাসীদের মধ্যে ইউরোপীয় জ্ঞান-বিজ্ঞান প্রচার করাই গ্রন্থমেনেটের প্রধান উদ্দেশ্য, (২) শিক্ষা সম্পর্কে বরাদ্দ অর্থ ইংরেজী শিক্ষার জন্ম ব্যয় করা হইবে এবং (৩) ইংরেজীর মাধ্যমেই ইউরোপীয় সাহিত্য ও বিজ্ঞান শিক্ষাদিতে হইবে।

8

শিক্ষার বাহন সম্বন্ধে সরকারী ভাবে এই যে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা হইল ইহার মধ্যে বাংলা কি অন্যান্ত দেশীয় ভাষার উল্লেখ মাত্র করা হয় নাই। অথচ জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষা বিস্তার করিতে হইলে এই সকল দেশভাষার সাহায্য লওয়া ব্যক্তীত উপায়ান্তর নাই। বোধ হয় এদকল কথা বিবেচনা করিয়াই শিক্ষা কমিট কৈফিয়ত অরূপ ১৮৩৬ সনের রিপোর্টে (পু: ৭-৯) লেথেন,—

"We are deeply sensible of the importance of encouraging the cultivation of the Vernacular languages. We do not conceive that the order of the 7th March precludes us from doing this, and we have constantly acted on this construction. In the discussion which preceded that order, the claims of the Vernacular languages were broadly and prominently admitted by all parties, and the question submitted for the decision of Government, only concerned the relative advantage of teaching English on the one side, and the learned Eastern languages on the other. . . . It was therefore unnecessary for the Government, in deciding the question between the rival languages, to take any notice of the Vernacular tongues, and consequently we have thought nothing could reasonably be inferred from its omission to take such notice."

"We conceive the formation of a Vernacular Literature to be the ultimate object to which all our efforts must be directed. . . ."

"The improvement of the Vernacular Literature, however, is most intimately connected with the measure of establishing a system of really national education. . . ."

উদ্ধৃত অংশে সরকারের মৃথপাত্র স্বরূপ শিক্ষা কমিট দেশভাষাসমূহের উন্নতির জন্ম বিশেষ আগ্রহ প্রকাশ করিলেন। তাঁহারা ইহাও স্বীকার করিলেন যে সত্যকার জাতীয় শিক্ষার প্রবর্ত্তন ইহাদের উন্নতির উপ্রই নির্ভর করিতেছে। কিন্তু কথন দেশভাষার মাধ্যমে শিক্ষা দেওয়া সম্ভব হইবে ইহার মধ্যে দে সম্বন্ধে কোনই ইন্ধিত নাই।
দেশভাষাগুলিকে শিক্ষার বাহন করিলেই তবে ইহাদের উন্নতিও সম্ভবপর ছিল, কিছ
কর্তৃপিক্ষ ইহার বিপরীত বুঝিলেন।

æ

ইহার পর চুই বৎসর কাটিয়া গেল, কিন্তু শিক্ষা কমিটির অভিপ্রায় কার্য্যে পরিণত হইবার কোন লক্ষণ দেখা গেল না। তাঁহারা বরং ১৮৩০-৩৯ সনে উইলিয়ম এডাম দেশীয় শিক্ষা ব্যবস্থার সংস্কার ও উন্নতি কল্পে যে-সব স্থপারিশ করেন তাহা অর্থাভাবের অজুহাতে বাতিল করিয়া দিলেন। তিনি লর্ড উইলিয়ম কর্তুক ১৮৩৫ সনের জান্ত্র্যারি মাসে নিযুক্ত হইয়াছিলেন এবং প্রায় চারি বংসর কঠোর পরিশ্রম করিয়া এদেশীয় শিক্ষা ব্যবস্থা সম্পর্কে সরকারের নিকট তিনথ তে এক রিপোর্ট পেশ করেন। তিনিও বাংলা তথা দেশভাষার মাধামে শিক্ষা দানের কথাই বলিয়াছিলেন। ২৪শে নবেম্বর তৎকালীন বড়লাট লর্ড অকল্যাণ্ড সরকারীভাবে শিক্ষা নীতি সম্পর্কে একটি 'মিনিট' বা নির্দেশপত্র দিলেন। ইহাতে তিনি সরকারের শিক্ষা ব্যন্ন বরাদ্ধ এক লক্ষ টাকা হইতে ছই লক্ষ ষাট হাজার টাকায় বন্ধিত করিলেন এবং প্রাচ্য বিস্থা চর্চার জন্ম বংসরে উনসত্তর হাজার টাকা ব্যয় স্থিরীক্ষত করিয়া এতদিন প্রাচ্য বিজ্ঞাপম্বী ও ইংরেজীপদ্বীদের বিবাদের যে জের চলিয়া আসিতেছিল তাহা চিরতরে নিরসন করিলেন। বাংলা তথা দেশীয় ভাষাসমূহের শ্রীরুদ্ধি কল্পে শিক্ষা কমিটির প্রকাশ্র আগ্রহ দেখিয়া কেহকেহ হয়ত তথন ভাবিয়াছিলেন যে, বোম্বাই প্রদেশে যেমন দেখানকার श्वानीय ভाষার মাধ্যমে শিক্ষাদান কার্য্য অষ্ঠুভাবে চলিতেছিল, বাংলাদেশেও হয়ত বাংলার মাধ্যমে শিক্ষাদান প্রথা প্রবর্তিত হইবে। লর্ড অকল্যাও এই বিশ্বাস বা ধারণা উক্ত 'मिनिटि' विमृतिक कतिराम এवः यायना कतिराम रा, हेरातकोत माधारम रा निकामान কার্য্য স্থক হইয়াছে, কিছুকাল যাবৎ তাহা পরীক্ষা না করিয়া শিক্ষার বাহন পরিবর্ত্তনের প্রশ্নই উঠিবে না। লর্ড অকল্যাণ্ডের কথায়,—

"I have thus stated what has seemed most important on the subject of introducing the Vernacular medium in our common District Schools; I mean, as to the general principle of such a change, for the measure could not be named as one for early adoption, with no class books prepared or teachers versed in those books yet trained for their duties. And as the contrary system has been actually established, it is right that, unless urgent reasons for abandoning that system demanded attention, it should be fully tried, with the improvements of which it may fairly be susceptible."\*

<sup>\*</sup> H. Sharp—Selections from Educational Records, Part 1, 7: > \*\*

উক্ত মিনিটে লর্ড অকল্যাণ্ড বাহন স্বব্ধপ ইংরেজী ভাষাপরিবর্ত্তনের কথা চিন্তা করিবার পূর্ব্বে উপযুক্ত বাংলা পাঠ্য পুস্তক রচনার আঘোজন করিতে শিক্ষা কমিটিকে নির্দেশ দিয়াছিলেন। এই নির্দেশ অমুযায়ী কতকটা কাজও হইয়াছিল। কিন্তু এমন একটি জায়গায় গলদ রছিয়া গেল যাহার ফলে বাংলা ভাষার উন্নতি প্রচেষ্টা দিন দিন পিছাইয়াই যাইতে লাগিল। শিক্ষা কমিটির কর্ণধরেগণের ইংরেজীর প্রতি অত্যধিক ঝোঁক এবং বাংলা শিক্ষার কার্যাকর পরিকল্পনার অভাব হুইই ইহাতে বাদ সাধিল।

সরকারী শিক্ষা ব্যবস্থার ক্রাট প্রসন্ধকুমার ঠাকুর, রাধাকাস্ত দেব, ডেভিড হেরার প্রম্থ ভারতীয় এবং ভারতহিতৈষী নেতৃত্বল বেশ উপলব্ধি করিতে পারিলেন। বল্পের শিক্ষায়তনগুলিতে বাংলার মাধ্যমে শিক্ষাদানের ব্যবস্থা না করিলে একদিকে যেমন সাধারণ বাঙালীর পক্ষে শিক্ষা লাভ অসম্ভব, অন্তাদিকে তেমনি দেশ বিদেশের জ্ঞান-বিজ্ঞান হইতে তথ্য আহরণ করিয়া নিজ মাতৃভাষার শ্রীবৃদ্ধি সাধনেও ব্যাঘাত ঘটবে। এই বিষয়টি সম্যক্ হাদয়ল্পম করিয়া লর্ড অকল্যাণ্ডের 'মিনিট' প্রকাশের পূর্কেই তাঁহারা একটি আদর্শ পাঠশালা স্থাপনে অগ্রসর হইলেন। এই পাঠশালা স্থাপনের উদ্দেশ্য শিক্ষা কমিটির রিপোট হইতে এইরূপ জ্ঞানা যাইতেছে,—

"The primary objects contemplated in the establishment of the Patshala were to provide a system of National Education, and to instruct Hindoo youths in Literature, and in the Sciences of India and of Europe, through the medium of the Bengalee Language."\*

এই পাঠশালা স্থাপনের প্রধান উদ্দেশ্য হইল বাংলার মাধ্যমে প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য জ্ঞান-বিজ্ঞান সম্বন্ধে বঙ্গসন্তানদের শিক্ষাদান। ১৮৩৯ সনের ১লা জুন ডেভিড হেয়ার কলিকাতার প্রেসিডেন্সি কলেজের বর্ত্তমান বাটীর মধ্যে উত্তর পূর্ব্ব কোণে এই পাঠশালার ভিত্তিপ্রস্তর স্থাপন করেন। প্রসন্ত্রুমার ঠাকুর, রাধাকান্ত দেব প্রমুথ হিন্দু কলেজের পরিচালকগণ উক্ত স্থলে হিন্দু কলেজেরই জমির উপরে নিজ্প ব্যয়ে ইহার গৃহ নির্মাণ করাইলেন। হিন্দু কলেজের কর্ত্ত্বাধীনে ১৮৪০ সনের ১৮ই জামুয়ারী বিখ্যাত পণ্ডিত রামচন্দ্র বিজ্ঞাবাগীশের অধ্যক্ষতায় মহাসমারোহে পাঠশালার কার্য্য আরম্ভ হইল। একটি প্রারম্ভিক বক্তৃতায় রামচন্দ্র অতি স্থন্দর রূপে ব্রাইয়া দিলেন যে, বঙ্গ ভাষার তৎকালীন অবস্থাতেই প্রাচ্য প্রতীচ্য জ্ঞান-বিজ্ঞান দর্শনের সর্ব্বোচ্চ জ্ঞানাদি প্রকাশ করা সম্ভব; আর এই ভাষাতেই যে ঐসব আয়ত্ত করা বঙ্গসন্তানদের পক্ষে সহজ্বসাধ্য তাহা সর্বজনন্দ্র এই পাঠশালা তথন হিন্দু কলেজ পাঠশালা নামে পরিচিত হয়।

হিন্দু কলেজ ১৮৪২ সন হইতেই বেশী করিয়া শিক্ষা কমিটির † আওতার আসিরা

<sup>\*</sup> General Report on Public Instruction...for 1848-4, 🏋 🞾

<sup>†</sup> পূর্ব্বেকার "General Committee of Public Instruction" ১৮৪২ সনের জামুরারী মাস হইতে Council of Education নামে আখ্যাত হইতে আরম্ভ হয়।

পড়িল। কলেজ কতুপিকের মতামত এই সমর হইতেই তেমন আর প্রান্থ হইত না। এই সমন্ন হিন্দু কলেজে একটি নিয়ম ছিল এই যে, ইংরেজী না জানিলে আট বৎসরের অধিক বয়ন্ত কোন বালককে দেখানে ভত্তি করা হইবে না। এই নিয়ম অক্সান্ত ইংরেজী ম্বুলেও অনুস্ত হইত। কলেজ কর্তৃপিক শিক্ষা কমিটিকে এই নিয়মটি বদলাইয়া হিন্দু কলেজে প্রবেশের সর্ব্ধনিম বয়স দশ বংসরে ধার্য্য করিতে অফুরোধ করিলেন। কারণ পূর্বে নিয়ম বহাল থাকিলে আট বংসর বয়স পূর্ণ হইতে না হইতেই ছেলেরা সেখানে ভর্ত্তি হইতে বাধ্য হয়। অধিকন্ধ তথন নানা কারণে ইংরেজী শিক্ষার কদর হওয়ায় অভিভাবকগণ এই সময়ের পূর্ব্বেই ছেলেদের ইংরেজী স্কুলগুলিতে ভর্ত্তি করাইয়া দিতেন। ইহার ফলে পাঠশালার ছাত্র সংখ্যা দিন দিন হ্রাস পাইতে থাকে, পাঠশালার উদ্দেশ্ত পূর্ণ হইবার পক্ষেও বিষম বিল্ল জ্বনো। কলেজ কর্তৃপক্ষ পাঠশালার ছাত্রদের উৎসাহ-বর্দ্ধনের জ্বল্য কলেজে এখানকার কয়েকজ্বন উৎকৃষ্ট ছাত্রের জ্বল্য বৃত্তি দানেরও প্রস্তাব করিলেন। শিক্ষা কমিটি উভয় প্রস্তাবই অগ্রাহ্ম করিলেন। যে উদ্দেশ্ত ও আশা লইরা भार्रमानाि প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল তাহা আর পূর্ণ হইল না। ইহা ক্রমে একটি **সাধা**রণ পাঠশালায়ই পরিণত হইল। এখানে বলা আবশুক যে, কলেজ কন্তুপিক্ষের উল্পোচ্চে পাঠশালার ব্যবহারবোগ্য বাংলা পুস্তক রচনা ও প্রকাশও আরম্ভ হইয়াছিল। কিন্ত শিক্ষা কমিটি কোনরূপ উৎসাহ প্রকাশ না করার এ কার্য্যও বন্ধ হইরা বার। এই প্রদক্ষে মহর্ষি দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুরের হিন্দুকলেজ পাঠশালার আদর্শে প্রতিষ্ঠিত তম্ববোধিনী পাঠশালা ও ইহাতে ব্যবহারযোগ্য পুস্তকরচনার প্রচেষ্টাও স্মরণীর।

লর্ড অকল্যাণ্ডের পর লর্ড হার্ডিঞ্জ ১৮৪৪ খ্রীষ্টাব্দে ভারতবর্ষের বড়লাট হইরা আদেন। তাঁহার শাসন কালে অন্থান্টিত যে করেকটি অনেহিতকর কার্য্যের অক্ত তিনি সাধারণের প্রশংসা অর্জন করিয়াছিলেন তাহার মধ্যে একটি হইল স্কবে বাংলার (তথন বিহার ও উড়িয়া বন্দের অন্তর্ভুক্ত ছিল) জেলা সমূহে একশত একটি বন্ধ বিফালর স্থাপন। এই বিফালরগুলি তরাবধানের ভার সদর বোর্ড অব রেভিনিউর উপর অর্ণিত হয়। ইহার কারণ ছিল বোধ হয় শিক্ষা কমিটির ইংরেজী শিক্ষার উপরে অত্যধিক ঝোঁক। তবে সরকারের শিক্ষানীতি তথন এমন খাতে চলিয়াছিল যে, যাক্তি বিশেষের (ভিনি যতই উচ্চপদস্থ হউন না কেন) সদিক্ষা থাকিলেও বাংলা শিক্ষার উন্নতি হওরা মোটেই সম্ভবপর ছিল না। এই বিফালয়গুলি করেক বংসর চলিয়া ১৮৫৫ খ্রীষ্টাব্দের পূর্বেই অধিকাংশ উঠিয়া যায়।

ø

সরকারী শিক্ষা-নীতি সম্পর্কে বিলাতেও সমালোচনা হইতে লাগিল। বন্ধদেশে বাংলার মাধ্যমে জ্বনসাধারণকে শিক্ষাদানে সরকার মনোযোগী হন নাই—এই কথার উল্লেখ করিয়া বোর্ড অব কণ্ট্রোলের সভাপতি চার্লস উভ ১৮৫৪ সনের ১৯শে জ্লাই ভারিথের শিক্ষা সংক্রাপ্ত ভেদপ্যাচে এ বিষয়ে ভারত সরকারের দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়া লেখেন,—

"Very little has, however, been hitherto done in Bengal for the education of the mass of the people, especially for their instruction through the medium of the vernacular language."

বাংলার মাধ্যমে জ্বনসাধারণের মধ্যে শিক্ষাদান প্রচেষ্টার প্রথম দিকে কিছু কিছু অর্থ সাহায্য করিলেও, সরকার ১৮৩৫ খ্রীষ্টান্দের পর হইতে এদিকে যে আদৌ অবহিত চিলেন না এই কথার উল্লেখ করিয়া জন ক্লার্ক মার্শম্যান লেখেন,—

"But the Anglicist whose influence now became paramount, . . . . did little or nothing for the education of the people through the medium of their own vernacular tongues. They declared indeed, that 'they conceived the formation of a vernacular literature to be the ultimate object to which all their efforts must be directed'; but no practical effort was made to carry these views into effect, and during the next cycle of twenty years, the patronage of the state was given almost as exclusively to the study of English as it had previously been given to that of Sanskrit and Arabic."\*

উড সাহেবের শিক্ষা সংক্রান্ত যে ডেস্ণ্যাচের কথা উপরে উল্লেখ করিলাম তাহার একটি নির্দ্দেশ অফুসারে ১৮৫৬ খ্রীষ্টাব্দে সরকার বঙ্গদেশের কয়েকটি ব্লেলার মডেল স্থান বা আদর্শ বাংলা বিহালর প্রতিষ্ঠা করিতে উন্মোগী হইলেন। ইহা স্থাপন ও তত্ত্বাবধানের ভার পড়িল সংস্কৃত কলেজের তদানীস্তন অধ্যক্ষ পণ্ডিত ঈশ্বরচন্দ্র বিহাসাগর মহাশরের উপর। বিহাসাগর মহাশর উপযুক্ত পাঠ্যপুস্তক রচনা করাইয়া এই সব বিহালবের বাংলার মাধ্যমে শিক্ষাদান প্রথা প্রবৃত্তিত করিলেন। কিন্তু একথা অহাকার আলোচ্য বিষয় নহে।

# কালিদাস ও রবীন্দ্রনাথ

#### কাজী আবছুল ওছুদ

দম্পাদক, পাঠ্য নির্বাচন সমিতি, পশ্চিম বঙ্গীয় সরকার

কালিদাসপ্রীতি রবীন্দ্রনাথ লাভ করেছিলেন উত্তরাধিকারস্ত্ত্রে। মহর্ষি দেবেন্দ্র-নাথের 'আত্মচরিতে' কালিদাসের ভাষা মাঝে মাঝে উকি দিয়েছে, বিশেষ করে যেখানে তিনি হিমালয়ের শোভা-সৌন্দর্য্যের বর্ণনার চেষ্টা করেছেন।

মহর্ষির কালিদাসপ্রীতি তাঁর বিখ্যাত পুত্রদের প্রায় প্রত্যেকেই সংক্রামিত হয়েছিল। জ্যোতিরিক্সনাথের শকুস্থলার অমুবাদ কিঞিৎ পরিবর্তিত করে, রবীক্সনাথ তাঁর 'শকুস্তলা'

<sup>\*</sup> The Life and Times of Cary, Marhman and Ward, Vol. II, p. 491.

প্রবন্ধে উক্ত করেছেন আর নবমেঘোদরে দ্বিজেন্দ্রনাথের সামুরাগ 'মেঘদ্ত'-আর্ত্তি কিশোর রবীক্সনাথের চিত্ত যে গভীর ভাবে স্পর্শ করেছিল জীবনস্থৃতির পাঠকরা তা জানেন।

কিন্তু প্রতিভার স্বধর্ম স্বীকরণ—সমূকরণ নয়। রবীক্সনাথের গভার কালিদাস-প্রীতিতে তাঁর সেই স্বীকরণ-বৃত্তি কার্য্যকরী হয়েছে। কালিদাস ও রবীক্সনাথের সম্পর্কের বিচার এক উপাদের সাহিত্যিক বিষয়, কিন্তু সহজ্ঞদাধ্য নয় আদৌ, কেন না কালিদাস ও রবীক্সনাথ ছই কালের ছই মহাভাবুক ও মহাশিল্পী। এ বিষয়ে মাত্র কিছু কিছু ইঙ্গিত দিতে আমরা চেষ্টা করবো।

প্রথমেই চোধে পড়ে কালিদাদের সৌন্দর্য-বোধে ও রস-বোধে আর রবীন্দ্রনাথের সৌন্দর্য্য-বোধে ও রস-বোধে পার্থকা। এ বিষয়ে মিলও তাঁদের মদ্যে যথেষ্ট। এই ছুই কবিই পৃথিবীর শোভা সৌন্দর্যের একাস্ত অন্থরাপী; কালিদাস ইন্দ্র-সারথি মাতলির মুধে বলেছেন—অহো উদাররমণীয়া পৃথিবী। তার সঙ্গে আত্মিক যোগ রিয়ছে রবীন্দ্রনাথের এই ধরণের অগণিত উক্তির:

শ্রামলা বিপুলা এ ধরার পানে, চেমে দেখি আমি মুগ্ধ নয়নে…

মাটির স্থারে আমার সাধন—
আমার মনকে বেঁধেছে রে
এই ধরণীর মাটির বাঁধন।

বিশেষ লক্ষ্য করার বিষয় এই যে ছই কবির চোথেই পৃথিবীর মহিমা যেন অনস্থানিরপেক্ষ—পৃথিবীর বিনি প্রষ্টা ও নিরস্তা তাঁর কথা অনেকথানি বিস্তৃত হয়ে এঁরা উপলোগ করেছেন পৃথিবীর শোভা-সৌন্দর্য। এক্ষেত্রে জগতের অন্ততম শ্রেষ্ট প্রকৃতিপ্রেমিক ওয়ার্ডসোয়ার্থের সঙ্গে এঁদের পার্থক্য স্থাপ্ট। কেননা ওয়ার্ডসোয়ার্থ প্রকৃতির অপক্ষপতার সঙ্গে ভাবে দেখেছেন বিশ্বব্রন্থাণ্ডের নির্ভার মহিমা। মায়াবাদী হিলুরে কুলে এই ছই কবির জয় বেন অন্তত। কিন্তু হিলুরে মায়াবাদকে হিলু অহিলু উভয়েই অসঙ্গত রক্ষে বড় করে দেখেছেন। প্রাচীন হিলুবে অনু—এমনকি মুখ্যত—মায়াবাদী ছিলেন না তার প্রকৃত্ত প্রমাণ বাৎস্যারন, চাণক্য আর বিশেষভাবে ব্যাস—তাঁর মহাভারতের সংখ্যাহীন নারক নায়িকা দোষে গুলে এমন প্রাণবন্ত যে তেমন বিচিত্র প্রাণবন্ত নরনারী-স্থষ্ট জগতের খ্রু কম সাহিত্যেই সন্তবপর হয়েছে। কিন্তু কালিদাদেরে ও রবীক্রনাথের সৌন্দর্য-বোধে ও রস-বোধে এতথানি মিল সন্তেও খ্রু বড় পার্থক্য ফুটে উঠেছে এইথানে যে কালিদাস যথেষ্ট জোগবাদী—অবশ্র সবল সেই ভোগ তাই অন্তন্মর নয়—কিন্তু রবীক্রনাথে আনন্দবাদী। কালিদাসের সৌন্দর্য-বোধ ও রঙ্গ-বোধের চাইতে স্ক্রেত্র রবীক্রনাথের সৌন্দর্য-বোধ ও রঙ্গ-বোধের চাইতে স্ক্রেত্র রবীক্রনাথের সৌন্দর্য-বোধ ও রঙ্গ-বোধে। এ সম্পর্কে কালিদাসের ছটি লোক ও রবীক্রনাথের ক্যেকটি চরণ উক্কত করছি।

বালেন্দুবক্রাণ্যবিকাশ ভাবারভুঃ প্রাশান্ততিলোহিতানি। সজ্যে বসস্তেন সমাগতানাং নথক্ষতানীব বনস্থলীনাম্।

— কুমারসম্ভব

আসদাদ মিথিলাং স বেইয়ন্ পীড়িতোপবন-পাদপং ব**ৈলঃ।** প্রীতিরোধমদহিষ্ট সা পুরী স্ত্রীব কান্তপরিভোগমায়তম্॥

—-রঘুবংশ

জল প্রান্তে ক্ষুক্ক কুপ্প কম্পন রাখিয়া,
সজল চরণচিক্ত আঁকিয়া আঁকিয়া
সোপানে সোপানে, তীরে উঠিলা রূপসী;
শ্রন্ত কেশভার পৃষ্ঠে পড়ি পেল খদি।
আঙ্গে অঙ্গে যৌবনের তরঙ্গ উচ্ছল
লাবণ্যের মায়ামন্ত্রে স্থির অচঞ্চল
বন্দী হয়ে আছে—তারি শিখরে শিখরে
পড়িল মধ্যাক্ত রৌদ্র—……

দিরি তার চারিপাশ
নিধিল বাতাস আর অনস্ত আকাশ
যেন এক ঠাই এদে আগ্রহে সন্ত্রত
সর্বাঙ্গ চুম্বিল তার,—দেবকের মতো
দিক্ত তমু মুছি নিল আতপ্ত অঞ্চলে
স্যতনে,—ছায়াখানি রক্ত পদতলে
চ্যুত বসনের মতো রহিল পড়িরা;
অরণ্য বহিল স্তব্ধ, বিশ্বয়ে মরিরা।
তাজিয়া বকুলমূল মূহ্মন্স হালি
উঠিল অনঙ্গদেব।

সন্থাবৈতে আদি
থমকিরা দাঁড়াল সংসা। মুখপানে
চাহিল নিমেষহীন নিশ্চল নরনে
ক্ষণকাল তরে। পরক্ষণে ভূমি পরে
জাহপাতি বদি, নির্বাক বিম্মরভরে
নতশিরে পুত্রধন্ত পুত্রশান্তপার
সম্পিল পদপ্রান্তে পূজা-উপচার
তৃণ শৃত্ত করি। নিরন্ত্র মদন পানে
চাহিলা কুম্বরী শান্ত প্রসন্থ বরাবে।

কালিদাসের ভোগবাদ রবীন্দ্রনাথ যেন সঙ্গাগ ভাবেই 'শোধিত' করে নিয়েছেন। 'কুমার সম্ভবের' শেষের অনেকগুলো সর্গ কালিদাসের রচনা নয় এই প্রচলিত মত তিনি অতি মনোজ্ঞ ভাবে সমর্থন করেছেন এই সনেটে—

यथन खनाल कवि (प्रविष्ण िट्स क्रमावमखनशान,— हाति पिटक विद्रत मैं। जान श्रमथशन,— मिथदतत 'नत नामिन महत मास महतासपछत,— हित विद्याश्मीना, शर्कन वित्रङ, क्रमादतत मिथी कित भूष्क ज्यवनङ दित हद मैं। जाहिन नाव शित भारम वैकास जिल होता। कङ् चिछ हारम कैं। निन प्रवित शुर्क, — कङ् मोर्थशम ज्याक्त विह्न, — कङ् ज्याक्ष लाष्ड्राम प्रमा निन जाँ थि श्रास्त्र— यद ज्यदमस्य नामिन नौत्रद्त, — कित, हाहि एनवी भारन महमा शामित जूमि ज्यमाश्च शासा।

এমন "সহসা অসমাপ্ত গানে" থামবার ধরণ যে সাধারণত কালিদাসের নয় তার পর্যাপ্ত প্রমাণ তাঁর রচনার রয়েছে। তবে তিনি প্রকৃতই সৌন্দর্যরিদিক, তাই এমন স্কুমার ক্রি এক্সেত্রে তাঁতে আরোপ করা সঙ্গত ও শোভন হুইই হয়েছে। রবীক্সনাথের বিখ্যাত 'ঋতুসংহার' সনেটটিও এমন শোভন 'শোধনের' দৃষ্টান্ত কেননা মৃগ ঋতুসংহার প্রকৃতির স্তোত্রও বটে আনন্দস্তোত্রও বটে।

কিন্ত কালিদাসের ভোগবাদের এই উল্লেখের সঙ্গে সঙ্গে সভারে অফুরোধে না উল্লেখ করে' উপায় নেই যে অন্যান্য বড় প্রতিভার মতো কালিদাসকেও ছই একটি লক্ষণের দ্বারা বুঝে ফেলার চেষ্টা করা বিড়ম্বনা। এই ভোগবাদী কবি আশ্চর্যভাবে ত্যাগবাদীও। মহারাজ অজ্বের রাজ্যভোগ আর দিগ্বিজয়ী রঘুর সয়্যাসের ক্লন্ত্র্সাধনা এই ছয়ের যে ছবি তিনি পাশাপাশি দাঁড় করিয়েছেন তা মনোরম। আমরা কয়েকটি স্লোকের বাংলা অফুবাদ উদ্ধৃত করছি:

বুবা নুপতি প্রজ্ঞাদের পর্যবেক্ষণের জন্ত আরোহন করলেন ধর্মাদন। বর্ষীয়ান্ নুপতি চিত্তের একাগ্রতা বিধানের জান্ত নির্জনে পরিগ্রহ করলেন পবিত্র কুশাসন। একজন চার পাশের রাজ্ঞাদের বশীভূত করলেন প্রভ্-শক্তির দ্বারা। অপরজন সমাধিযোগের অভ্যাসের দ্বারা বশীভূত করলেন দেহত্ব পঞ্চ মক্রং। তরুণ নুপতি ভশ্মসাং করলেন জগতের

শক্রদের সব আয়োজন। বর্ষীয়ান্ নুপতি ভন্মসাৎ করতে প্রবৃত্ত হলেন স্বকর্মস্মৃহকে জ্ঞানময় বহিলর ছারা।

প্রকৃত মহবের ছবি আঁকতেও কালিদাসের অশেষ আগ্রহ; ভরত রাজ্যলোভী না হয়ে রামের অনুপস্থিতিকালে দীর্ঘকাল রাজ্য পরিচালনা করেন, এজন্ত কবি তাঁকে বলেছেন 'অসিধারত্রত' অভ্যাসকারী—শ্রিয়ং 'যুবাপ্যস্কগতামভোক্তা' অন্ধগতা স্ত্রীকে যুবক হয়েও তিনি ভোগ করেননি।

একই সঙ্গে ভোগ ও ত্যাগ রবীন্দ্রনাথেও বিজ্ঞমান, কিন্তু কালিদাসের সঙ্গে একতে তাঁর পার্থক্য স্কুল এবং গভার। তরুণ নূপতির রাজ্যশাসন আর প্রবীণ নূপতির আত্মশাসনের যে ছবি কালিদাস এঁকেছেন তা থেকে এবং তাঁর আরো বহু উক্তি থেকে এ সিদ্ধান্ত করা যেতে পারে যে কালিদাসের চোথে সংসার ও সন্ন্যাস যেন হই স্বতন্ত জ্ঞাণ, একটিকে সম্পূর্ণ বর্জন করে তবেই যেন অন্যটিতে প্রবেশ-পথ পাওয়া যায়। যেন কালিদাস বলতে চান, যতদিন মানুষ সংসারে আছে ততদিন সে মুখ্যত ভোগধর্মী; অবশু মহংদের জন্য এই ভোগ স্কুল চব্য চোষাদি ভোগের সঙ্গে সঙ্গে—কথনো সে সব অতিক্রম করে—কীতি-ভোগ বা যশ:-ভোগও বটে; 'নিন্দ্রনী'কে রক্ষার জন্য রাজ্য দিলীপ সিংহকে বল্ছেন:

আমাকে যদি মনে কর তোমার অবধ্য তবে আমার যশঃ-শরীরের প্রতি দয়ালু হও, একান্ত বিধ্বংসী পাঞ্চভৌতিক এই পিণ্ডে আমাদের মতো লোকের একান্ত অনান্তা।

लाकाभवार मौठारक वर्जन काल ब्रास्मब्र इस्त्र कवि वरणहन:

লোকাপবাদ নিবৃত্তির অন্য উপায় নেই দেখে রাম পত্নীত্যাগে বন্ধপরিকর হলেন।

যশ যাদের ধন তাঁরা নিজের দেহ থেকেও যশকে অধিকতর মূল্যবান জ্ঞান করেন, ভোগ
স্থেব সামগ্রীর ( প্রকচন্দনবনিতার ) ত কথাই নেই ॥

কিন্তু এই সব কীর্ত্তিমানদের জীবনেও কালে কালে এমন সময় উপস্থিত হয় যথন ভোগ যশ সবের কথা একেবারে বিদর্জন দিয়ে এঁরা রত হন যোগে—আত্মায় পরমাত্মা দর্শনের ব্রতে। এই আত্মায় পরমাত্মাদর্শনের শ্রেষ্ঠ দৃষ্টাহক্সপে কালিদাস এঁকেছেন কৈলাসে ধ্যানরত মহাদেবের মৃতিঃ

> মনো নববাএনিধিজ্বৃত্তি হুদি ব্যবহাপ্য সমাধিবশুম্। ্ যমক্ষরং ক্ষেত্রবিদো বিহুন্তমাত্মানমাত্মন্যবলোকঃস্তম্॥

আত্মায় পরমাত্মা দর্শনের বা উপলব্ধির মাহাত্ম্য সম্বন্ধে রবীন্দ্রনাথও সচেতন, এ সম্পর্কে তাঁর নৈবেগ্রের' এই কবিতা স্মরণ করা যেতে পারে:

> হে রাচ্ছেন্স, তোমা কাছে নত হতে গেলে বে উদ্ধে উঠিতে হয়, দেখা বাছ মেলে

লহ ডাকি স্থগ্য বন্ধুর কঠিন
শৈলপথে,—অগ্রসর করো প্রতিদিন
যে মহান্পথে তব বরপুত্রগণ
গিয়াছেন পদে পদে করিয়া অর্জন
মরণ-অধিক ছঃখ। ওগো অন্তর্যামী,
অন্তরে যে রহিয়াছে অনিবাণ আমি
ছঃথে তার লব আর দিব পরিচয়।
তারে যেন মান নাহি করে কোনো ভয়
তারে যেন কোনো লোভ করে না চঞ্চল।
দে যেন জ্ঞানের পথে রহে সমুজ্জ্লন,
জীবনের কার্য্যে যেন করে জ্যোতি দান,
মৃত্যুর বিশ্রাম যেন করে মহীয়ান।

কিন্তু তবু কালিদাসের আধ্যাত্মিকতার সঙ্গে রবীক্রনাথের আধ্যাত্মিকতার বড় পার্থক্য এই যে রবীক্রনাথ মুখ্যত গুহুসাধনাবাদী মরমী নন, 'বিকাশধর্মী মানবতা' পদ্বী, ভগবানে বা পরমাত্মার তাঁর যতথানি আনন্দ তার চাইতে হয়ত তাঁর বেশী আনন্দ মামুষের জাগতিক জ্বীবনের সর্বাঙ্গীন উৎকর্ষ সাধনায়। এ সম্বন্ধে তাঁর বছ উক্তিদ শ্বরণ করা যেতে পারে, কয়েকটি উদ্ধৃত করছি—

এই ত আমি চাই।

সাধনা যে শেষ হবে মোর

সে ভাবনা ত নাই।

ফলের তরে নয়ত গোঁজা,
কে বইবে সে বিষম বোঝা,
যেই ফলে ফল ধূলায় ফেলে
আবার ফুল ফুটাই।

পাছ তুমি পাছ জনের স্থা হে,
পথে চলাই সেই ত তোমায় পাওয়া
যাত্রাপথের আনন্দগান যে গাহে
তারি কণ্ঠে তোমারি গান গাওয়া।

পতন অভাদয়-বন্ধুর পন্থা যুগ ধাবিত যাত্রী, হে চির-সারপি, তব রণচক্রে মুখরিত পপ দিন রাত্রি। এই বিকাশংমী মাহুষের পরিণামে নির্বাণনাভ বা ব্রহ্মপদ লাভ রবীক্রনাথের দৃষ্টিতে অপ্রজের হয়ত নয় কিন্তু বেশী আনন্দ তাঁর এই কথা ভাবার যে মানুষ স্বীয় স্ষ্টিধর্মগুণে এই সংসার-ক্ষেত্রে ঈশ্বরের সাহায্যকারী:

তুমি ত গড়েছ শুধু এ মাটির ধরণী তোমার
মিলাইয়া আলোকে আঁধার।
শূন্য হাতে সেথা মোরে রেখে
হাসিছ আপনি সেই শূন্যের আড়ালে শুপ্ত থেকে;
দিয়েছ আমার পরে ভার
ভোমার স্বর্গটি রচিবার।

'মামুষের ধর্ম' গ্রন্থে স্থপ্রাচীন সোহ্হম্ তত্ত্বের যে ব্যাপ্যা রবীন্দ্রনাথ দিয়েছেন তাও এই সম্পর্কে শ্বরণীয়, তাঁর মতে সোহ্হমের এ অর্থ নয় যে মামুষ ঈশ্বর, বরং এই অর্থ যে মামুষকে হতে হবে ঈশ্বরের মতো স্থল্বর ও শক্তিমান অর্থাৎ স্টিধ্মী। এই বিধ্যাত বাণীও এই সম্পর্কে শ্বরণীয়: যা শাস্ত্র তাই বিশ্বাস্ত নয়, যা বিশ্বাস্ত্র তাই শাস্ত্র।

কালিদাসের কালে, অথবা তার কিছু পূর্ব্বে, ভারতবর্ষে প্রবল হয়েছিল বেদপদ্বী ও বেদবিরোধীদের মধ্যে সংঘর্ষ। কালিদাস বেদপদ্বী—বর্ণাশ্রম-ধর্মের শক্তিমান সমর্থক, তাঁর আদর্শ নূপতিরা বর্ণাশ্রমধর্মের সঙ্গাগ প্রহরী। কিন্তু রবীক্রনাথের যুগে ভারতবর্ষ যে সংঘর্ষ প্রত্যক্ষ করেছিল তা আরো ব্যাপক ও গভীর, তা হচ্ছে প্রাচ্য আর প্রতীচ্যের সংঘর্ষ। এই বিরাট সংঘর্ষ সমস্ত চেতনা দিয়ে অমুভব করবার শক্তি নিয়ে জানেছিলেন রবীক্রনাথ, তাঁর চিস্তাধারার ও আদর্শের অপূর্ব মর্যাদা তাই থেকে।

রবীক্সনাথ যেন সেকাল ও একালের মধ্যবর্তী সেতু। তাঁর আদর্শ যে কালিদাসের আদর্শের চাইতে ব্যাপকতর, একালের মাহুষের জন্ম বেদী সত্য ও সার্থক, তা সহজেই বোঝা যায়, কেননা একালের মাহুষের চিন্তায় বড় ব্যাপার কোনো ধরণের 'মরমী' সাধনা নয়, বিকাশধর্মী মানবতা। কিন্তু জীবনাদর্শে রবীক্সনাথ কালিদাসের চাইতে সমৃদ্ধতর বলেই তাঁকে যে কালিদাসের চাইতে স্থভাবত শ্রেষ্ঠতর কবি জ্ঞান করা হবে তা সত্য নয় কেননা কবির সত্যকার কৃতিত্ব অঙ্কনকুশলতায়। অবশ্য শ্রেষ্ঠ অঙ্কনকুশলতার সঙ্গে শ্রেষ্ঠ চিস্তা-ভাবনাও স্থভাবতই যুক্ত থাকে, কিন্তু কবির চিন্তাভাবনার মর্যাদা তাঁর অঙ্কনকুশলতার মর্যাদা থেকেই। এর প্রপরিচিত দৃষ্টান্ত দাস্তে। ধর্মাদর্শে তিনি রোমান ক্যাথলিক, কিন্তু এমন বিশিষ্ট আদর্শবাদী হয়েও মহন্ত্র্যালিত জীবনের ছবি আ্যাকার কাজে তিনি এমন ক্রতিত্বের পরিচয় দিয়েছেন যে সেজাল্ল জনততের কাব্যরসিকদের চিরশ্রদ্ধের হতে পেরেছেন। কালিদাসও জীবনের অর্থপূর্ণ আলেখ্য অঙ্কনে আশ্রর্যায় কিন্তেরের পরিচয় দিয়েছেন—বিশেষ করে তাঁর শকুন্তলায়—তাই তিনিও জগতের রিসিকদের অঞ্জ্রিম শ্রুরা অর্জন করেছেন। কবি হিসাবে এমন শ্রন্ধার্ছ যে রবীক্সনাথও হয়েছেন সে বিষয়ে আমরা, তাঁর একালের স্বভাষীরা. নিঃসন্দেহ। কিন্তু এই দাধির যথার্থতার বিচারক আমরা নই—কাল। কালি-

দাদের মতো দেই কাণজন্মী কবি-প্রতিষ্ঠা বে বে কারণে রবীন্দ্রনাথের লাভ হবে বলে আমাদের ধারণা তা সংক্ষেপে বিরত করা যায় এই ভাবে:

কালিদাসের রচনাম্ন রয়েছে অপূর্ব লালিতা ও পাস্তীর্য; রবীন্দ্রনাথের রচনাও তুলারূপে ললিত ও গন্তীর। হয়ত এক্ষেত্রে কালিদাসই রবীন্দ্রনাথের বিশিষ্ট পথপ্রদর্শক। কিছ বিশ্বা এক্ষেত্রে যোগা শিয়ো হুস্ত হয়েছিল।

কালিদাস আবিভূতি হয়েছিলেন স্বাধীন ভারতবর্ষে, সেই স্বাধীন ভারতবর্ষে ছিল মহাবিক্রম নৃপতিকূল। কালিদাসের শ্রেষ্ঠ নায়করা তাই শক্তিমান্ সৈনিক—অমিত পরাক্রম। রবীক্রনাথের জন্ম পরাধীন ভারতবর্ষে। কিন্তু সেই হীন দশায়ও ভারতবর্ষের অস্তরে জেগেছিল নবশক্তির উল্লাস—বিরাট জগতে শ্রম্নের হবার স্বপ্ন। রবীক্রনাথ সেই জাগরণের কবি, তাই তাঁর নায়করা ব্যবসারে বীর সৈনিক না হলেও প্রকৃতপক্ষে বীরত্ব-ধর্মী, পরাজ্বর স্বীকার করা তাদের স্বভাব ময়, জীবনে নব নব মহিমার সন্তাবনায় উদ্বোধিত হওয়া তাদের জন্মগত অধিকার।

কালিদাস স্থান্ট করেছেন শকুন্তলাকে; অপ্র সেই নারী-মূর্ত্তি—বোধ হর শিল্পে নারী-স্টির চরম—একাধারে সে উর্বনী আর লক্ষ্মী, মর্ত্য আর স্থর্গ, বসন্ত আর হেমন্ত । রবীন্দ্রনাথও স্থান্টি করেছেন এক চিরবন্দনীর মাতৃমূর্তি—আনন্দমরীকে—জ্পতের সাহিত্যে হরত অদ্বিতীর মাতৃমূর্তি; কিন্তু শকুন্তলার মতো মোহনত্ব সেই মূর্তিতে নেই, তাই শিল্পস্থান্তি হিদাবে শকুন্তলার গৌরব বেশী। কিন্তু এক পরমমোহন শিল্প-স্থান্তি রবীন্দ্রনাথও করেছেন, সোট হচ্ছে তাঁর নিজ্মের অন্তর্যা—প্রকৃতির অব্ত লালার অপরপ্তাবে চঞ্চল, অথচ এত যে লীলাচাঞ্চল্য, সৌন্দর্যোর পরম স্ক্রে অমুত্তি, সব অজানার উদ্দেশ্যে তবনিবেদন—"বন্দ্রনা মোর ইন্দ্রিতে আর ভন্দিতে"। পঞ্জীর ও আকুল স্তবনিবেদন জ্বগতে ঢের হরেছে কিন্তু এমন মোহন স্তবনিবেদন হরত আর কোনো দ্বিতীয় কবির দারা সম্ভবপর হয়নি।

### অধ্যাপকের অভিজ্ঞতা

খান বাহাতুর ইব্রাহীম থাঁ এম্-এ। অধ্যক্ষ, করাটিরা কলেঞ্জ, ময়মনসিংহ।

অনেক্রিন আগের কথা। আই-এ পরীক্ষা দেওরার পর একটি মাইনর স্থ্রে দেড় মাস মাষ্টারি করেছিলাম। পরীক্ষার ফল বার হওরার পর যথন বিদার হই, তখন ছেলেদের মধ্যে কারার কি অনিরুদ্ধ উচ্ছাস! তাদের সেই অশুর উপহার আজো আমার স্থৃতির ভাগুরে অমূল্য রত্তরূপে সঞ্চিত্র ররেছে। আজ বিশ বংসর বাবং কলেজে মাষ্টারি কচিছ, কিন্তু সে অশুর উৎসধারা আর কোনো ছেলের চোখে দেখলাম না। मायथारन किছूकान এक हाँ हे खूरन माँडाती करति हिनाम। এখাरन ছেলেদের মধ্যে প্রাণের কি বিপুল সাড়াই না পেরেছিলাম। কত আদরে, যত্নে, শ্রদ্ধার তাদের অন্তরে আমাকে স্থান দিরেছিল! কলেদের ছেলেদের মধ্যে এ সাড়া, এ শ্রদ্ধা পাই নাই, এতথানি অক্কতজ্ঞতা প্রকাশ করব না;—হর তো তা সহব্রতী অনেকের চেয়ে বেণীই পেরেছি; কিছু তব্ স্পান্ত চাথে পড়ে, স্থলের ছেলেদের অমুপাতে পাই নাই। স্থলের সেই জীবনের সঙ্গে কলেজের তুলনা করে তাই মাঝে মাঝে মনে হয়েছে—আলো-ছাওয়া-ভরা মেবের অশ্রতন্দাওরা রামধম্ব-আঁকা এই বে মৃক্ত আকাশ, সে কি সহসা অশ্রহারা বৈচিত্রাহীন পাষাণ-মন্দিরে বন্দী হয়ে পড়লো?

কলেজের ছেলেরা বয়য় — কম ভাব-প্রবণ, কাজেই অশ্রু তাদের চোথে কমই ঝরবে, এ কথা মানি; কিছু তর্তো কিছু ঝরবে? তাই মনে হয়, যে অমুপাতে এই অশ্রু, এই মনতা, এই শ্রদ্ধা, আমরা শিক্ষকগণ কম পাই, সেই অমুপাতেই আমাদের শিক্ষকজীবন ব্যর্থ। কিছু এ অভিশাপের শেষ তো এখানেই নয়। দে অমুপাতে ছেলেরা এই অশ্রুর অঞ্চলি, এই ভক্তির অর্থ্য শিক্ষকগণকে দিতে অক্ষম, সেই অমুপাতে তাদেরো ছাত্রজীবন ব্যর্থ হয়। কারণ বেখানে শ্রদ্ধার অভাব সেখানে জ্ঞানলাভ স্থকঠিন। তাই আমাদের কাছে ছেলেরা শ্রেণীতে যা পায়, তা প্রায়শঃ তথাই থেকে যায়, ভক্তির ব্যঞ্জনে প্রাণবম্ভ হয়ে জ্ঞানে উরীত হয় না। আমরা দিন দিন মাম্লি লেকচারার হয়ে পড়ছি, আর আমাদের ছেলেরা হয়ে পড়ছে জন-সভার উদাদীন অভিয়েক।!

শিয়ের জাত্ব উপর গুরুর মন্তক নিদ্রার হাস্ত—নীচ হতে কঠিন দাঁতে জাত্ব ভেদ করে পোকা উঠছে—কিন্তু গুরুর নিদ্রাভক্ষ আশক্ষার শিয় নিশ্চল, এই ছিল হিন্দু শিয়ের পবিত্র আদর্শ। ছ্যমনের ডরে গিরি গহররে ওতাদ শাগরিদ লুকারিত—শাগরিদের জাত্বতে মাথা রেখে ওতাদ নিদ্রার চলে পড়েছেন—কাত্বর তলে সাপের গর্ত—বাধা পেরে ক্রেক কণিনী তার সমন্ত গরল শাগরিদের দেহে চেলে দিল—বিষে বিষে শাগরিদের সমন্ত শরীর নীল—কিন্তু ওতাদের নিদ্রাভক্ষভরে শাগরিদ নিবিকার! এই ছিল মুছলিম শাগরিদের মহনীর আদর্শ। আজ বাংলা দেশের কলেজগুলিতে হিন্দু মুছলমানের সেই আদর্শ অবনমিত হচ্ছে দিন দিন।

অথচ এই দেদিনের কথা ! আনিগড় কলেক্সের অবসরপ্রাপ্ত অধ্যাপক মওলানা শিবলী তাঁর প্রাক্তন ছাত্র মওলানা ছৈয়দ ছোলায়মান নদভীকে আহ্বান করলেন—আমাদের উদ্ধৃত ভাষার, এক মোল্লা আর এক মোলাকে ডেকে পাঠালো। কিন্তু মোলার মোলার সলা পরামর্শ করে করলো কি ?

শাগরিদ তথন আড়াইশ টাকা বেতনে পুণা সরকারী কলেজে অধ্যাপনা করেন। ওয়াদ বরেন, "বাবা জীবনে বেড় পেলাম না: ছীরাতুল্লবী বইথানা অসম্পূর্ণ রয়ে পেল। তুমি বইথানা শেষ করার ভার নেও; চাকরী ছেড়ে এসে এই শ্রেণীর বই লেথার এড গ্রহণ কর।' শাগরিকদের পক্ষে চাকরী ভিন্ন বাড়ীতে অন্নসংস্থানের আর কোনো পথ ছিল না; কিন্তু ওস্তাদের হুকুম।

শাগরিদ চাকরী ছেড়ে এসে আজমগড়ের শহরতলীতে এক অখ্যাত কোণে কাজ শুরু করলেন। ক্রমে তাঁর অগাধ পাণ্ডিতাের কথা দিকে দিকে ছড়িয়ে পড়লাে। আলিগড় বিশ্ববিতালয় বলে, 'আট শ টাকা বেতন চলে আম্লন'। নিজ্ঞাম বাহাত্বর হাঁকলেন, 'হাজ্ঞার রূপেয়া মাশহারা,—আগুর—আগুর—।" শাগরিদ শাস্তভাবে উত্তর দিলেন, 'একদিকে আমার গুস্তাদের কবর, অভাদিকে আমার গবেষণাগার—এরি মাঝখানে আমি আবদ্ধ—নড়বার জাে নাই।' আজ সেই ক্রদ্র তপস্থা-নিকেতনের বাঁটােয় স্থরমা-হর্মা-রাজির শতদলে বিকশিত হয়ে উঠেছে দাকল-ম্ছারিফীনের অপূর্ব্ব কুম্রম। ওন্তাদ-শাগরিদের এই মহান্ প্রতিষ্ঠান আমি নিজ চােথে দেখেছি; বারে বারে মনে হয়েছে, 'শিবলীও অধ্যাপক ছিলেন, আর আমিও অধ্যাপক।'

শিক্ষকছাত্রের মধ্যে আত্মিক সম্বন্ধের অভাবের দরুণ আমাদের শিক্ষাদান-প্রচেষ্টার বে ভরাবহ অপচর ঘটছে, এর কারণ সম্বন্ধে এবং অস্তাস্ত বিষয়ে হুচারটি কথা আমি এখানে নিবেদন করব।

কলেজের শ্রেণীগুলিতে দেড়শ পর্যান্ত ছাত্র রাখার ব্যবস্থা এক ভয়াবহ বিধান। এত ছেলের নম্বর ডাকতেই বেশ কয়েকটি মিনিট চলে যায়। তারপর গলা ফাটিয়ে বক্তা দেবার পালা—কিছুক্ষণ পর বক্তা হয়রান হয়ে পড়েন; বাকি বক্তাথানি হয়ে উঠে প্রাণশ্তু—মেকানিকাল। বক্তৃতার আগা হতে গোড়া পর্যান্ত থাকে একটা বিদেশী ভাষা-ম্বলভ অনাত্মীয়তার ছাপ; কাজেই প্রায়শঃ তা কান পর্যান্ত গিয়েই থামে, প্রাণ পর্যান্ত পৌছায় না—শিক্ষকের পক্ষে বেশীর ভাগ ছেলের নামধাম জ্বানার স্থেয়াগ হয় না—শ্রেণীতে তাদের নাম ডাকা হয় না, ডাকা হয় তাদের নম্বর। কোন প্রশ্ন জিজ্ঞাসার অবকাশ নাই—ব্যক্তিগভ অভাব অম্ববিধা অমুসন্ধানের ফুরসত নাই—অর্থাৎ শ্রেণীতে ছেলেদের সঙ্গে অন্তর্মকতা স্থাপনের পথ অবরুদ্ধ। পরিণামে ত্রিশটি ছেলেকে পড়ালে যে-ফলের আশা করা যেত, দেড়শ ছেলেকে একদা পড়াতে গিয়ে তার সিকি ফললাভ কঠিন হয়ে পড়ে। টিউটরিয়াল ক্লাসের মারকত এই অম্ববিধা দ্র করার যে সামান্ত প্রয়াস আছে, তাও সম্পূর্ণ অকিঞ্চিৎকর। এদিকে ছাত্রদের বেতন দেওয়ার শক্তি যেমন কম, আরু সরকারী সাহাযোর পরিমাণ যেমন মন্তর, তাতে শ্রেণীতে ছাত্র বেশী না নিলে বেসরকারী কলেজগুলির অনেকের পক্ষে অন্তিম্ব রক্ষা ছয়হ হয়ে উঠে।

কলেজের শ্রেণীগুলির আকার যথেষ্ট পরিমাণে ছোট করে শিক্ষক ছাত্রের মধ্যে ঘনিষ্ঠতা স্থাপন ও ছাত্রদের ব্যক্তিগত অভাব অস্থবিধা পরিজ্ঞাত হওয়ার স্থ্যোগ করে না দিলে শিক্ষাদান প্রণালীর সম্যুক্ উন্নতি কোন ক্রমেই সম্ভব বলে মনে হয় না।

বিদেশী ভাষার বাহন আর এক ভরাবহ পীড়ন। বিদেশী ভাষার আমরা শ্রেণীতে যা

বলি, তার সবট্কু অনেক ছেলেই বোঝে না। ধারা কট করে বোঝে, তাদের কটের উত্তাপে ভাষার রস উবে যায়। কাজেই এই স্বর-বোঝা নিরানন্দ ভাষা বৃধাই তাদের মর্মের ছরারে ম'থা কুটে মরে।

বাস্তবিক একটা বিরাট দেশের শিক্ষেচ্ছু জনগণের উপর একটা বিদেশী ভাষার পাষাণ ভার চাপান অন্তত, অস্বাভাবিক, অসঙ্গত। বাংলা ভাষাকে ম্যাট্রিক পর্যন্ত শিক্ষার বাহন করে আমাদের বিশ্ববিপ্তালর ছেলেদের বোঝার অনেকটা লাঘ্য করেছেন; কিন্তু তাঁদের অলক্ষ্যে অস্ত দিক দিয়ে ছেলেদের বোঝা বেশ বেড়ে উঠেছে। ম্যাট্রিকের পাঠ্য বিষয়ের পরিমাণ এত বিচিত্র ও বেশী যে সাধারণ মেধা-সম্পন্ন ছেলের পক্ষে সে বোঝা সম্যক্ত্রপে বহন প্রায় অসন্তব হরে পড়ে। ফলে ইংরেজী তো তারা কম শেখেই, বাকি বিষয়গুলিও কম শেখে। অতিরিক্ত বোঝার চাপে কারো হয় স্বাস্থ্যভঙ্গ, কেউ বা হতাশ হয়ে রণে ভঙ্গ দিয়ে ঘরে ফিরে যার। এবাবং অভিভাবকেরা যে-ধরচ করেছিলেন, তা এমনি-ভাবে অনেকাংশে নিক্ষল হয়। এই পড়ার ধরচ যোগাতে পল্লীর দরিদ্র পিতা তাঁর বৃত্কু পরিবারকে তাঁদের কত অপরিহার্য প্রয়োজন হতে যে বঞ্চিত করে থাকেন, তা প্রাসাদ-বাসীদের পক্ষে অনুধাবন করা সহজ্ব নয়।

এর পর যারা কোন রকমে ম্যা ট্রিক পাশ করে, তারা অস্ত কোন দিকে যাওয়ার পথ না পেরে প্রায়শঃ কলেজের দিকেই থাবিত হয়। এসে দেখে ইন্টার ক্লাস হল ভব্য পাহাড়ের মত তাদের সামনে দাড়িয়ে আছে। ম্যাট্রিক তারা পড়ে এল বাংলার মারফত, কিছ এই নব্য-ব্যবস্থার ফলে তারা যে ইংরেজী কম শিথে এল তার জ্বপ্ত ইন্টারের পাঠ্যব্যবস্থায় কোন বিবেচনাই করা হয় নাই—শিক্ষার বাহন এথানে সেই ইংরেজীই রয়ে গেছে এবং ইংরেজীর মানও বেশ উচুই আছে। স্কতরাং ইন্টারে শুধু ইংরেজীতে নয়, অক্তান্ত বিবয়েও ছেলেদের ফেল করার পথ বেশ স্থগম হ'য়ে উঠে। বি-এ কোসের অবস্থাও তথৈব চ।

ছেলেদের এই ত অসহায় অবস্থা! এর উপর আবার কথন কথন প্রশ্নপত্র রচিরিতাদের জুলুম আছে। মাঝে মাঝে প্রশ্নের ধরণ দেখে মনে হয়, এরা শেষ মৃহুর্জে তাড়াতাডি চোথ বুজে ধদ ধদ করে কয়েকটি প্রশ্ন লিখে ফেলেছেন, না হয় জ্ঞানের স্থ-উচ্চ শিথর হতে এরা পর্বতের পাদ-দেশবিহারী এই পরীক্ষার্থীদের বিস্থার পরিমাণ স্পষ্ট বুঝতে পারেন নি।

দর্বোপরি আছে পরীক্ষার মান বাড়ানোর জন্ম আক্ষিক শুভ প্রচেষ্টা। ছেণেদের জ্ঞানের মান বাড়্ক, এ সকলেই চায়। কাউকে শাসন করলে বদি সে মান বাড়ানো সহজ্ব হয়, তবে সাধারণের তাতে কোন আপত্তি থাকার কথা নয়। তবে তাঁদের এইমাত্র বক্তব্য যে প্রকৃত অপরাধীকে যেন শান্তি দেওয়া হয়। বিশ্ববিদ্যালয়ের গত পরীক্ষাসমূহের কোন কোনটর ফল-ব্যাপারে বে-এক অভাবনীর যজ্ঞের অনুষ্ঠান হয়ে পেল, তাতে কোতুহলীর দল বিশ্বরে ভেবেছে, 'তাই তো, এ কেমনতর হল ?' বাংলা ভাষাকে ম্যামিক পর্যন্ত

শিক্ষার বাহন করে যারা ছেলেদের ইংরাজীতে অনভিজ্ঞ করার ষড়যন্ত্র ফেঁদে নিরাপদে বিসে আছেন, বিশ্ববিত্যালয়ের পরীক্ষার ইংরাজীতে ফেল করার জ্বন্ত শান্তি তাঁরা কেউ পেলেন না। ছভিক্ষ উৎপন্ন করে ক্ষ্ণার তাড়নার ও কেরোসিনের অভাবে ছেলেদের যারা পরীক্ষার জ্বন্ত তৈয়ার হতে দিলেন না, শান্তি তাঁদের কাউকে স্পর্শন্ত করল না। যুদ্ধের বাজারে মোটা বেতনের চাকরী দিয়ে যারা কোন কোন অধ্যাপককে ভাগিয়ে নিয়ে পড়ার ক্ষতি করলেন, শান্তির উত্তাপ তাঁদের দেহের কাছেও গেল না। যে অধ্যাপক অধ্যক্ষেরা বাছাই করে শেষ পরীক্ষার জ্বন্ত ছেলে পাঠালেন, তাঁরা জ্বেনে শুনে কেন এত অধিক সংখ্যক অযোগ্য ছেলেকে যোগ্য বলে সাটিফিকেট দিলেন? অপরাধের জ্বন্তু তাঁদের কাউকে কোনও শান্তি দেওয়ার ক্ষ্ত্রতম প্রয়াসও পরিলক্ষিত হল না। কোনও নোটিস না দিয়ে হঠাৎ বিনা মেঘে বজ্রপাতের মত শান্তি আপতিত হল প্রধানত: দেই অভাগা অভিভাবকদের উপর ইংরাজীতে ফেল করার সঙ্গে যাদের পাথিব অপাথিব কোনো সম্বন্ধ নাই এবং যাদের অনেকে পৈত্রিক জমি ছাড়িয়ে, স্ত্রীর গহনা বন্ধক দিয়ে বা হালের বলদ বিক্রম্ব করে ছেলের পরীক্ষার কি জুগিয়েছিলেন। তবে আশার কথা এই যে, কি মানুষেগড়া থাত ছর্ভিক্ষে, কি মানুষে-করা পাস-ছর্ভিক্ষে শান্তশিষ্ট বাঙ্গালী তার সনাতন ট্রাডিশন রক্ষা করেছে: একটুথানি আহা, উছ ছাড়া আর কিছু করে নাই।

এই সর্ব-ব্যাপী ইচ্ছার বিরুদ্ধেও অবশুষীকার্য ইংরেক্সী শিক্ষার অভিশাপ হতে ছাত্র-সাধারণকে উদ্ধার না করলে এদেশের শিক্ষার ভবিয়াৎ কথন উচ্ছাল হতে পারে না।

ইংরেজী যারা ভাল না জানে ( এবং তারাই শতকরা ৮০ জন ) তারা ইংরেজীতে লেখা অন্যান্ত বিষয়ও ভাল বোঝে না; ফলে সব বিষয়েই তারা কাঁচা থাকে। ম্যাট্রিকর পর ইংরেজী শিক্ষার জন্ত যার সর্থ ও যোগ্যতা আছে, সে ঐচ্ছিক বিষয় হিদাবে তা পড় ক বাকী ছেলেরা ইংরেজী বাদ দিয়ে বাংলা ভাষার মারফত যার যার লাইনের উচ্চতম শিক্ষা লাভ করক। চীনের ভাগ্যবিধাতা মার্লাল চিয়াং কাই শেক নাকি এক হরফ ইংরেজীও জানেন না; তবু মুরোপ আমেরিকার সঙ্গে এত গুরুতর বিষয়ের আলোচনায় তাঁর এক টুও বাধা হয় নাই। আমাদের বাছা বাছা যুবকেরা ইংরেজী, জার্মান, আরবী, ফারসী, সংস্কৃত প্রভৃতি ভাষায় পাণ্ডিত্য অর্জন করুন এবং জগতের জ্ঞান-ভাণ্ডার হতে বাংলা ভাষায় বিশ্ববিদ্যাগ্রন্থমালা প্রকাশ করে তাঁদের বাকি দেশবাসীদের জ্ঞানার্জনের পথ স্থগম করুন।

সরকারী অভাভ বিভাগের সমশ্রেণীর কর্মচারীরা ( যথা সব-ডিপুটা, ডিপুটা ম্যাজিট্রেট ) বে হারে বেতন পেয়ে থাকেন, সরকারী বেসরকারী উভর প্রকার কলেজের শিক্ষকদের সেই একই বেতনের হার প্রবর্তন আবশ্রক। ডাকহাক, ধুমধাম, জন সাধারণের উপর প্রভাবপ্রভিপত্তি—এ সব চমকপ্রদ, চিত্তাকর্ষক কিছুই শিক্ষা বিভাগে নাই; এর পর বেতনটাও বিদি সমান না হয়, তবে বিশ্ববিভালয়ের উচ্চ উপাধি-ধারী সত্যিকার শক্তিশালী

উচ্চাভিলাষী যুবকেরা শিক্ষাবিভাগে থাকবেন কেন ? তাঁরাই যদি না থাকেন, তবে কাদের হাতে জাতিগঠনের ভার দিয়ে দেশ নিশ্চিন্ত থাকবে ?

ছেলেদের শরীর গড়ে তোলার আগু, ব্যাপক এবং কার্য্যকরী আয়োজন অত্যাবশুক। বর্তমান সালের আয়িনের প্রবাসীতে অবনী মোহন চক্রবন্তী মহাশর বলেন, তিন বছর আগে কুমিল্লার একটা বিদ্যালয়ে ৪৮০টি ছেলের স্বাস্থ্য পরীক্ষা হয়। দেখা যার, তাদের শতকরা ৮৬ ৫টির মধ্যে পৃষ্টি-হীনতা, শতকরা ৮০ ৫টির মধ্যে স্বাভাবিক গুজনের অভাব এবং ওটির মধ্যে ক্ষর রোগ আছে। জাতির ভবিদ্যুৎ কাগুরীদের মধ্যে স্বাস্থ্যের এই ভরাবহ অভাব কুমিল্লার নিজস্ব অভিযোগ নয়; বাংলাদেশের অগ্রন্ত ছাত্রদের স্বাস্থ্যের অবস্থা মোটাম্টি এই রকমই পাওয়া যাবে। উপযুক্ত সরকারী ভাক্তার দিয়ে বছরে অস্ততঃ ছইবার ছেলেদের স্বাস্থ্যপরীক্ষা আবশুক এবং সরকারী ব্যায়ে প্রয়োজনীয় চিকিৎসার ব্যবস্থা প্রয়োজন। হোস্টেলে হোস্টেলে ছেলেরা যাতে প্রয়োজনীয় পৃষ্টিকর খাত্ম পায়, সেজগুসরকারী সাহায্য থাকা আবশুক; কারণ বর্তমান দরিদ্র অবস্থায় বিনা সাহায্যে ছেলেদের পক্ষে উপযুক্ত খাদ্যব্যবস্থা সন্তব নয়। বিশেষ স্বাস্থ্যকর স্থানে সরকারী ব্যয়ে কয়েকটি কলেজ পরিচালিত হওয়া প্রয়োজন। যে-সব ছেলের হাওয়া পরিবর্তন আবশুক, তারা ঐসব কলেজে গিয়ে পড়বে। নৃতন কলেজ খোলার অমুমতি দেওয়ার আগে গবর্ণমেন্ট ও বিশ্ববিদ্যালয় উভয়ের দেখা আবশুক যে কলেজটির প্রস্তাবিত স্থান স্বাস্থ্যকর কিনা, মাছ, হধ, তরি তরকারী প্রভৃতি খাদ্য দ্রব্য সহজে ও সন্তার পাওয়া বায় কিনা।

সরকারী চাকুরীতে নেওয়ার আগে প্রাথীদের শরীর ও স্বাস্থ্য পরীক্ষা করা হয়।
যারা ফেল করে, আর সব গুণ থাকা সত্ত্বেও তারা চাকরী পায় না। এত কালের এত পরিশ্রম,
থরচ, উদ্যম ও আশা এমনিভাবে অনেকাংশে ব্যর্থ হয়ে যায়। আগে হ'তে যদি স্বাস্থ্যের
যত্ত্ব কিত তবে এদের হয়ত শতকরা ৮০ জনই স্বাস্থ্য পরীক্ষায় উতরে যেত। কিন্তু ছশিয়ার
করে কে? আর ছশিয়ার করলেই বা বিনা চাপে তা শোনে কয়জন ? কাজেই স্কুল,
কলেজ ও বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রত্যেক পরীক্ষায় স্বাস্থ্যের পরীক্ষাও অবশ্য গ্রহণীয়।

কলেজে কলেজে থেলা ধূলা, ব্যায়াম এবং স্বাস্থ্য-উপদেষ্টা নিয়োগের যে ব্যবস্থা আছে, আপাততঃ তাই যথেষ্ট। কিন্তু কি থেয়ে ব্যায়াম ও থেলা ধূলা করবে, এখন সেই দিকে নজর দেওয়া আবশুক। প্রত্যেক কলেজে টিফিনের ঘণ্টায় সত্যিকার টিফিনের ব্যবস্থা করা প্রয়োজন।

ন্তন ন্তন আর্ট স্ কলেজের অভ্যাদয়ের ভয়াবহ ফ্রততা মকস্থলের পুরাতন কলেজগুলিকে শক্তিত করে তুলেছে। শহরের দিকে ছেলেদের প্রবল ঝোঁক আছে—থাকবে। তার উপর মকস্থল কলেজের সংখ্যাবৃদ্ধিতে মফস্থলের অনেক কলেজে এখনি ছাত্র-ছভিক্ষ দেখা দিয়েছে। এর ফল যে মোটেই ভাল নয়, তা দিবালোকের মত স্পষ্ট। এদিকে কর্তৃপক্ষের আও দৃষ্টি দেওয়ার প্রয়োজন হয়েছে।

বাদানী জীবনে ধর্ম কতথানি স্থান দথল করে আছে, তা কারে। অজ্ঞানা নাই; অথচ আমাদের শিক্ষাব্যবস্থার ধর্মশিক্ষার স্থান নাই বল্লেই চলে। কেউ কেউ বলে থাকেন বিই দেখে ধর্ম শিক্ষা হয় না, ও জিনিস বাড়ীতে মা বাপকে দেখে শিথতে হয়'। কিন্তু দেশের শতকরা কয়জন মা বাপ জীবনাদর্শ দিয়ে ধর্ম শিক্ষা দিতে সমর্থ ? অজ্ঞ জনক পিতার স্থ'ন যদি বিদ্যালয়ের বিজ্ঞ শিক্ষক পিতা গ্রহণ করেন, তবে দোষটা কোথায় ? টোলে গুরুর জীবনাদর্শে শিষ্যের ধর্ম জীবন গঠিত হতে পারে, কেবল স্কুল কলেজের শিক্ষকদের জীবনাদর্শে ছাত্রদের ধর্মজীবন গঠিত হতে পারে, কেবল স্কুল কলেজের শিক্ষকদের জীবনাদর্শে ছাত্রদের ধর্মজীবন গঠিত হতে পারে না ? যদি তা না-ই পারে, তবে শভাবতঃই প্রশ্ন উঠে, 'দোষটা তা হলে কার ?—শিক্ষকদের, না ছাত্রদের ? আর সে দোষ দ্ব করা সম্বন্ধে কর্তব্য কি ?'

দিতীয় কথা—জীবনাদর্শ যদি সামনে মিলে তবে ভাগ্যের কথা। কিন্তু যদি তা একান্ত না-ই মিলে, তবে কি কেবল গ্রন্থপাঠে ও অধ্যাপকের ব্যাখ্যানে কোনই লাভ নাই ? ক্রমওয়েল হাম্পডেন সামনে নাই বলে কি ইংলণ্ডের ইতিহাসকে কেউ কখনো পাঠ্যতালিকা হতে থারিজ করেছে? গীতার মহান কর্মবাদ, কোর-আনের আদর্শ ভাতৃত্বাদ, জর্জা ওয়াশিংটনের বীরত্ব গাথা, ম্যাটসিনির দেশ-প্রেমের কাহিনী—এসব পড়ে কি কারো প্রাণে কোন উদ্দীপনারই সঞ্চার হয় না ?

কেউ ইন্ধিতে বুঝাতে চান যে ধর্ম পদার্থটা বছ গোলমালের মূল, কাজেই ও-জিনিষটাকে স্কুল কলেজের ত্রিসীমার মধ্যে চুকতে না দেওয়াই শ্রের। ধরে নেওয়া যাক, তাঁদের অভিযোগ সভ্য। তবু জিজ্ঞাসা করতে হয়—যে জিনিষকে জীবন হ'তে বাদ দিতে পারি না এয়ং যা না বুঝে পালন করতে গেলে নানা অনর্থ ঘটে থাকে, তাকে শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানগুলি হ'তে বর্জন করাই কি ধর্মান্ধতার অভিশাপ হ'তে মুক্তির শ্রেষ্ঠ পণ ? বাংলায় সাম্প্রদারিক বিষ পরিবেশন কচ্ছেন কারা ? ঢাকা, কলকাতা, বোম্বাই, শাহাবাদ প্রভৃতি স্থানে যে মাঝে মাঝে হিন্দু-মুসলমানে দালা বেঁধে উঠে, আমরা ভো গুনি যে অধিকাংশ স্থলেই স্কুল কলেজে পড়া নেতৃদল তার স্পষ্টিকতা, আলপেল্লা-পবা টুপিধারী মউলবী, মওলানা বা নামাবলি-গায় টিকিধারী পণ্ডিতের দল নয়। শেষোক্তদলের কেউ কেউ বুজিমানদের উস্কানিতে ভূলে মাঝে মাঝে এসব তাণ্ডবে যোগ দিয়ে থাকেন বটে।

আমার মনে হয়, ধর্ম শিক্ষাকে আমাদের বিদ্যালয় হতে বর্জনই দেশের সাম্প্রদায়িক বিদ্বেষবৃদ্ধির বড় কারণ। প্রকৃতির নিয়ম-অমুযায়ী অগতের কোন স্থানই থালি থাকতে পারে না, মামুষের মনও নয়। যদি ধর্মের আসল শিক্ষায় মন না ভরে, তবে ধর্ম-নামধারী ছয়বেশী কুসংস্কার সেই শৃত্ত স্থান পূর্ণ করে। কুসংস্কারের ফল কুয়াশা এবং কুয়াশার ফল সংঘর্ষ। ধর্মকে ভয়ের দূরে না রেখে কাছে আনা দরকার। হিন্দুর ছেলে হিন্দু ধর্মের আসল কথা শিথুক। মুছলমান ছেলে মুছলমান ধর্মের আসল কথা শিথুক এবং প্রত্যেকে

অপরের ধর্মের বড় বড় উদার বাণীর সঙ্গে পরিচিত হোক—তাদের জীবনে এক পরম কল্যাণকর অভিনব শক্তির উৎস-মুখ থুলে যাবে।

পরিশেষে আমাদের নিজেদের সম্বন্ধে ছটি কথা। আমাদের বেতন, আমাদের সংখ্যা, ष्पामारमत्र मानमधाना, जरवत्रहे वृक्षि इख्या এकान्छ वास्नीय। किन्छ षामत्रा रयन कथरना ना ज्लि य याम्बद्रक निष्त्र आमाम्बद्ध आमल दनम, आमाम्बद्ध गतीव जारेम्बद মাথা পিছু যা আয়, তার তুলনায় আমাদের বেতন নিতান্ত তুচ্ছ নয়। বিদেশী রাজ-সরকার নিজ কামেমী স্বার্থের গরজে অবাঞ্চিত রকমের উচ্চ বেতনের ফাঁদে ফেলে তাঁদের কোন কোন কর্মচারীকে দিয়ে অনেক কিছু করিয়ে নিতে চায়। তাঁদের সেই স্ফীত বেতনের মোহ যেন আমাদের একাস্কভাবে পেয়ে না বদে। প্লেটো কত বেতনে ছাত্র পড়াতেন, তা কেউ জিজ্ঞাদা করে না। টাকার লোভে বাড়ী বাড়ী টিউশনী করে ফিরলে তাঁর রোজগার হত, তবে তাঁর এরিস্টোটল-সৃষ্টি হত না। খৃব বেণী দিনের কণা -নয়। উজীর নিজামূল মূল্ক বাগদাদে এক নৃতন বিশ্ববিদ্যালয়ের পত্তন করলেন। তাঁর আহ্বানে বছ কৃতী অধ্যাপক এসে হাঞ্চির হলেন, কিন্তু কেউই বেতন নিতে রাজীনন। নিজামুল মুলক অনেক বুঝিয়ে স্থাঝিয়ে অবশেষে তাঁদের খোরাকীম্বরূপ সামান্ত কিছু বেতন গ্রহণ করতে রাজী করলেন। এ সংবাদে মাওয়ারন্নহরের পণ্ডিতেরা সভা ডেকে বলেন, 'হায় রে! আৰু হতে শিক্ষাত্রতীদের আদর্শের পতাকা স্বার্থের ধূলায় অবলুষ্ঠিত हुन !' यूग यूगास्टरतत প्यारहात स्कानमाधकरमत এই-ই মর্মবাণী। स्यामारमत देशर्ग, আমাদের ত্যাগ, আমাদের তপস্তা, আমাদের জীবনাদর্শের মহনীয়তা এমন মহোজ্জ্ব হোক যে তাই—শুধু তাই দেখে যেন জনগণ তাঁদের অনাবিল চিত্তে আমাদের জন্ম একটু স্থান রাথে;--তথু তারই প্রভাবে যেন আমাদের তরুণ তরুণীর দল নব নব প্রেরণা লাভ ক'রে মান্ন্রের সেবার ভিতরে তাদের জীবনের সাফল্য খুঁজে পায়।

## শ্ব্যতিকথা

(১)

### **জ্রীলনিত কুমার চট্টোপাধ্যায়** বি-এন্ এডভোকেট, কলিকাতা হাইকোট

জীবনের অতীত কাহিনীর মধ্যে ছাত্রজীবনের কথা মনে করিতে এখনও মৃতপ্রার প্রাণ যেন কোন সোনার কাঠির স্পর্শে জাগিয়া উঠে—হদরের এই শুফ উষর ভূমিতে যেন মৃহর্তের মাধুর্য্যের ধারা ছুটিয়া যায়। ছাত্রজীবনের সে অতীত কথাগুলি খুব অকিঞ্চিংকর হইলেও ভাছা বলিতে নিজের যত ভাল লাগিবে, জানি না ভাহা অপরের কাছে ভেমন লাগিবে

কিনা? কেন না তাহাতে অন্তের ভাল লাগিবার মত নৃতন বা অসাধারণ কিছুই নাই— থাকার মধ্যে তাহাতে আছে হয়ত কৈশোর ও ধৌবনের থানিকটা উজ্জ্বল রং মাত্র। আবার কাগজ্বে কলমে ধরিতে গিয়া সে বং এর লেশ মাত্রও বজায় থাকিবে কিনা সন্দেহ।

১৯৪৫ খুঠান্দের ডিসেম্বর মাসে ক্বঞ্চনগর কলেজের জীবনের একশত বর্ষ পূর্ণ হইল।
এই কলেজের বর্তমান বয়স হইতে আমি এখন বয়সে প্রায় ত্রিশ বৎসর ছোট। কাষেই
এই কলেজের শৈশব ও প্রথম যৌবনের কথা আমার বলা সম্ভব নছে—তাহার প্রায়
প্রৌঢ়াবস্থার কথাই কিছু বলিব। ঐ সময়ের কলেজকে কলিজিয়েট স্কুল হইতে একেবারে
বিভিন্ন করিয়া দেখা ঠিক হইবে না। খেলাধুলা ও অনেক বিষয়েই তখন কলেজের কাহিনী
স্ক্লের সহিত জড়িত ছিল। সেকালে কলেজের এই বিশাল অট্টালিকার পূর্ব্ব ধারে কলেজ
ক্লাস হইত ও পশ্চিম ধারে কলিজিয়েট স্ক্ল হইত। উভয়ের মধ্যে ব্যবধান ছিল কলেজের
ঐ বৃহৎ হল ও লাইত্রেরিগৃহ। আমি এই কলিজিয়েট স্ক্লে ভত্তি হইয়া এ, বি, দি হইতে
শেষ বি. এ. অবধি এই কলেজেই পড়িয়া ছিলাম।

কলেজের পূর্ব্বদিকের মাঠে ছিল তথন কলেজের বৃহৎ gymnasium—শারীরিক ব্যারাম করিবার স্থান। কলেজ ও কলিজিয়েট স্ক্লের ছেলেরা একত্রে ব্যায়াম করিত। ব্যায়াম শিক্ষক ছিলেন শ্রীযুক্ত স্থরেন্দ্রনাথ বন্দ্যোপাধ্যার। আজ্ব কালকার হকি, ফুটবল, ব্যাডমিণ্টন. টেনিস, ক্রিকেট ইত্যাদি খেলার আবির্ভাবে ঐ জিমনাসিয়ামের চিহ্নমাত্র এখন আর নাই। কিন্তু আমরা ঐ স্থানে Bar এ বে এ সব ব্যায়াম করিবাছি, Ring e Trapeze এ যে দোল পাইয়াছি, উ'চু বাঁকান plank এ না ধরিয়া দৌড়াইয়া উঠিয়াছি ও তাহার উপর হইতে slip করিয়া নামিগাছি, ঝুলিয়া হাতের জোরে pole বাহিয়া উঠিয়াছি, সে সকলের স্থৃতি এখনও ঐ স্থানটীতে প্রোথিত রহিরাছে। কথন কথন আমাদের ব্যায়ামশিক্ষকের সহিত দৌড়াইয়া সমস্ত কলেজ মাঠটা ঘুরিয়া আদিয়া ক্লান্ত হইয়া ঐ ব্যাগাম করিবার স্থানে অশ্বথ বুক্ষতলে ঘানের উপর বসিয়া পড়িয়াছি। কতদিন শীতের প্রত্যুবে এই কলেঞ্চের মাঠে ভিন্কা ঘানের উপর দিয়া বেড়াইয়া বাড়ী ফিরিয়াছি। প্রীল্পে কত জ্যোৎস্নারন্ধনীতে কলেন্দের এই খেলার মাঠ ও জিমনাসিয়াম চাঁদের আলোতে কেমন সাদা হইয়া গিয়াছে, হাসিতেছে, দূরে শুভ্র কলেজ সৌধটী তাজমহলের স্থায় দেখাইতেছে—রাত্রি হইরা গেলেও মাঠে বিদিরা দেখিলাছি। বারিধারাস্নাত সমুদর মাঠটাতে বাসগুলি পরিচ্ছন্ন ও মত্ত্ব হইয়া একটা ুসবুজ কারপেট বিছাইয়া দিয়াছে দেখিয়া কত তৃপ্তি পাইয়াছি—তাহাতে বসিন্না কত দিন সন্ধ্যা বেলা ঝির ঝিরে হাওয়া ধাইয়াছি। কলেজসমুধত্ব পূর্বাদিকের গননস্পর্শী বিশাল Rain tree টীর ঘন পল্লবিত শোভা দেখিয়া মৃগ্ধ হইয়াছি। মধ্যাক্তে ক্লানে বসিয়াও কলেজ-প্রান্তন্থিত বৃক্ষ হইতে কত পাধির ডাক গুনিয়াছি। পরস্কীংনের অন্ধকার আসিয়া আর সকল জিনিষকে ঢাকিয়া দিলেও ছাত্রজীবনের এই স্বৃতিগুলিকে কথনই মলিন করিয়া দেব नारे-- मिट्ड भारतित्व ना, छेश हित्रमिन मत्न छेच्चन रहेशारे स्था मिट्ड।

ঐ জিমনাসিয়াম ও ক্রিকেট খেলা ব্যতীত কলেজ ও স্থলে তথন অন্ত খেলাধ্লার বন্দোবন্ত ছিল না। আমাদেরই সময়ে এই কলেজে প্রথম ফুটবল খেলা আরম্ভ হইয়ছিল। আজকালকার মত তথন উহা খুব নিয়মবদ্ধ ছিল না। প্রথম প্রথম উহা অনেকটা গায়ের জােরেও ঠেলাঠেলিতে খেলা হইত। আময়া যথন প্রথম ফুটবল খেলিয়াছি তথন স্থল ও কলেজের ছেলেরা একলঙ্গেই খেলিয়াছি। যতদিন ফুটবল না হইয়াছে ততদিন আময়া স্থল ও কলেজের ছেলেরা একদঙ্গে এই কলেজের মাঠেই কত 'ডাগুগুলি', 'হিংএ', 'চামচু', 'হাডুডু' খেলিয়াছি। বিলাতী ক্রিকেট খেলার প্রচলন থাক। সত্ত্বেও ঐ স্বদেশী খেলাগুলি আময়া চলিত রাথিয়াছিলাম। এখন ফুটবলের মাহাত্মে ছাত্রগণের মধ্যে সে সব দেশী খেলা সম্পূর্ণ লোপ পাইয়া গিয়াছে।

টনি সাছেব যথন শিক্ষাবিভাগের পরিচালক হন তথন তিনি এই কলেজে আদিরা আমাদের জিমন্তাসঞ্জিক বাায়াম দেখিয়া বেশ খুনী হইয়াছিলেন। তিনি হুগলী কলেজের ছাত্রদিগের একটা বাায়ামপ্রতিযোগিতা করাইয়াছিলেন। আমরাই হুগলী গিয়াছিলাম। সে প্রতিযোগিতার Parallel Bar এ আমাদের উপেনদা ও Horizontal Bar এ আমাদের অনাথ দা, মণি দা বিশেষ পারদ্দিতা দেখান সত্ত্বেও ক্রক্ষনপর কলেজকে সেকেও এবং থার্ড প্রাইজ কেন দেওয়া হইয়াছিল তাহা বুঝিতে পারি নাই। এই উপেনদা এই কলেজ হইতে বি. এ পাশ করিয়া বৃত্তি পাইয়ছিলেন। তাঁহার নাম উপেজনাথ বন্দ্যোপাধ্যায়—তিনি পরে এসিসটেন্ট একাউটেন্ট জেনারেল ও রায় বাহাত্বর হইয়াছিলেন। অনাথ দা আমারই এক সহোদর — অনাথবন্ধ চট্টোপাধ্যায়। তিনি এবং মণীজ্বনাথ চট্টোপাধ্যায় এককালে এই কলেজে ও এই সহরে দৌড়ান ও সব রকম ধেলার জন্ত বিখ্যাত ছিলেন। হুগলী কলেজের সহিত আমরা ক্রক্ষনপর কলেজ একবার ক্রিকেট ম্যাচ খেলিতে যাই। আমাদের ক্রিতীশ দা—বারু ক্রিকীশচন্দ্র মুখোপাধ্যায়ের বল দেবার কৌশলে হুগলী কলেজের তৎকালীন প্রিশিপাল বিখ্যাত ফেনওয়ার বৃথ সাহেবকেও হতভম্ব হইতে হইয়াছিল। ঐ ম্যাচের ফল সমান সমান পিয়াছিল।

এই কলেজে আমরা একটা Students' Association (ছাত্রসভা) প্রতিষ্ঠা করিয়াছিলাম। প্রতি শনিবার ছুটার পর কলেজের এক ঘরে নিয়ম মত তাহার অধিবেশন হইত। তাহাতে ইংরাজি বাংলা প্রবন্ধ পড়া হইত ও পূর্ব নির্বাহিত কোন কোন বিষয় লইয়া ছাত্রসভাদের মধ্যে তর্কবিতর্ক হইত। অনেকদিন ধরিয়া আমরা ঐ ছাত্রসভা চালাইয়া আসিয়াছিলাম। অধ্যাপকগণের মধ্যেও কেহ কেহ আসিয়া তাহাতে বোগ দিতেন। বিলিং সাহেব প্রিজিপাল থাকিবার সমরে ঐ ছাত্রসভার এক বার্ষিক অধিবেশনে আমরা পরলোকগত অনামধন্ত বক্তা কালীচরণ বন্দ্যোপাধ্যার মহাশরকে সভাপতি করিয়া আনিয়া-ছিলাম এবং ভাঁহাকে মইয়া কলেজের হলে এক বিরাট্ সভা হইয়াছিল। কলেজ হল তথ্ন

লাইব্রেরির পুস্তকের আলমারী দিয়া সাজ্ঞান ছিল। আমরা বিলিং সাহেবের অনুমতি পাইবা মাত্র সমৃদর ছাত্রগণ মিলিয়া ছই ঘণ্টার মধ্যে ঐ বৃহৎ লাইবেরি ও তাহার বড় বড় আলমারী হল হইতে সরাইয়া দিয়াছিলাম। বিলিং সাহেব ছাত্রদিগের উৎসাহ ও কর্মতৎপরতা দেথিয়া অবাক্ হইয়াছিলেন। সভাপতি কালীচরণ বন্দ্যোপাধ্যায় মহাশয়ের বক্তৃতা তাঁহার মনে খ্ব লাগিয়াছিল—তিনি ছবার তিনবার করিয়া বলিয়াছিলেন—"very powerful speaker".

আমরা যথন কলেজে পড়িয়াছি তথন ছাত্রদের কলেজ ইউনিয়ন বলিয়া কিছুর অভিত ছিল না। কিন্তু তাই বলিয়া ছাত্ৰদেৱ নধ্যে যে তথন কোন একতা বা সঙ্ঘবদ্ধ জীবন ছিল না অথবা তাহারা নিজেদের ভাষ্য অধিকার ও ক্ষমতা পরিচালনা করিতে পারিত না তাহা বলিতে পারি না। এক ক্রিকেট ব্যতীত কলেজে তথন অন্ত কোন বিশেষ খেলা হইত না তাহা পূর্ব্বেই বলিয়াছি। ক্বফ্টনগর স্পোর্টস্ বলিয়া একরার এই কলেজের মাঠে এক থেলার প্রতিযোগিতা হয়। তাহাতে কলেজের এবং এথানকার অন্তান্ত স্থূলের ছাত্রগণও যোগদান করে। ঐ সময়ে এথানকার সি. এম. এস. স্থূলের ছাত্রগণের সহিত থেলায় আমাদের খুব রেশারেশি চলিত। ক্রিকেট বল ছোড়া, ফুটবল কিক্ করা, হাই জাম্প, লং জাম্প, দৌড়ান প্রভৃতি বিষয় লইয়া এথানে ঐ প্রথম sports হয়। ঐ sportsএ বিচারক ছিলেন আমাদের প্রিন্সিপাল এবং দি. এস. এম স্কুলের এক সাহেব। কলেঞ্চের ছাত্রগণের মধ্যে পূর্ব্বোক্ত অনাথদা দৌড়ান প্রভৃতি অনেক বিষয়ে প্রথম হইয়াছিলেন এবং 'চ্যামপিয়ন' পুরস্কার পাইবার আশা করিতেছিলেন। তাঁহার ফুটবল কিক্ ঠিক সোজা না গিয়া একটু বাঁকিয়া গিয়াছিল কিন্তু দূরত্বে অধিক গিয়াছিল বলিয়া মনে হয়। বিচারকেরা তাঁহাকে সেকেণ্ড করিয়া দেন এবং সি. এম. এম স্কুলের একটা ছেলেকে ফাষ্ট করেন—তার কিক থুব সোজা গিয়াছিল। বিচারকদিগের ঐ সিদ্ধান্ত মানিয়া লওয়াই উচিত ছিল, কিন্তু তাহা না লইয়া স্থলের ছেলেটিকে অন্যায় করিয়া ফাষ্ট করা হইয়াছে বলিয়া কলেজের ছাত্রগণ খুব হৈ চৈ আরম্ভ করে। বিচারকেরা মত পরিবর্ত্তন না করাতে ও নৃতন করিয়া ঐ ফুটবল কিক্ পুনরায় না করানতে কলেজের ছেলেরা সকলে একদকে মাঠ ছাড়িয়া চলিয়া আসে। কালেক্টর ও জেলাজজ ঐ স্পোর্টস দেখিতে আদিয়াছিলেন। ঐ গোলমালের পর তাঁহারা কলেজের মাঠ হইতে চলিয়া যাইবার সময় ছেলেদের বলিয়া যান—Boys, you will have another sports. ইহার পরই নদীয়া স্পোর্টস বলিয়া এখানে সাকিট হাউদের মাঠে তাঁহারা বড় করিয়া আর একটা স্পোর্টস আরম্ভ করেন। উহা হুই তিন বৎসর হইয়াই বন্ধ হইয়া গিয়াছিল।

এই ব্যাপারের পর অধ্যক্ষ মহাশয় কলেজের ছাত্রদের সম্বন্ধে ঠিক অধ্যাপকের
মত ব্যবহার না করিয়া, ইংরাজ শাসনকর্ত্তার মত রুড় ব্যবহার করিতে লাগিলেন ও
কলেজে একটা কঠোর শাসনতন্ত্রের প্রবর্ত্তন করিলেন। কলেজের আবহাওয়া ও
অবস্থা ক্রমশঃ এত বিশ্রী হইয়া পড়িল যে ছাত্রদের সহিত অধ্যক্ষ মহাশরের ছাত্র ও

অধ্যাপকের মধ্যে যে প্রকৃত সম্মান ও প্রীতির সম্বন্ধ থাকা উচিত তাহা আর রহিল ন।।
তিনি একে ইংরাজ তাহাতে কলেজের সর্ব্বময় কর্তা। তাঁহার পদের শক্তির সহিত ছাত্রেরা
প্রকাশ্যে কতটুকুই বা পারিয়া উঠিবে অথচ তাঁহার অযোগ্যতা ও অভদ্রতা সহ্য করিয়া
থাকিতে তাহাদের বিশেষ কট্ট হইতেছিল। ঐ সময়ে তাঁহার 'বরুদ্ধে কিছুদিন ধরিয়া
কলেজে পয়ার ছলে কয়েকটা বিজ্ঞাপের কবিতা বাহির হইয়াছিল। ঐ কবিতার পয়ারগুলি
তথন প্রান্ধ প্রতি ছাত্রেরই মৃথস্থ হইয়া গিয়াছিল। উহার ছ'একটা লাইন আমার
এথনও মনে আছে। যথা:

শ্মাঝি মাল্লায় হতো যদি বিচারের কাজ ভক্ত মালো দিত তবে রমেশের লাজ !"

লাইন ছটীর তৎকালে যে ব্যাখ্যা শুনিয়াছিলাম তাহা সকলের ব্ঝিবার জ্বন্য এখানে বলা দরকার। বিলিং ছিলেন বিলাতের কোন বড় পরিবারের ছেলে—তিনি নাকি বাড়ী হইতে রাগ করিয়া জাহাজের নাবিক হইয়া এই দেশে আসিয়াছিলেন। ভক্ত নামে এই খানেই একজন মালো নৌকার মাঝি ছিল। রমেশ অর্থে কলিকাতার হাইকোর্টের স্থনামধন্য বিচারপতি রমেশ চন্দ্র মিত্র। পয়াটীর অর্থ এই যে একজন নাবিক অর্থাৎ বিলিং কর্তৃক যদি কলেজের সব বিচার কার্য্য সন্তব হইত, তাহা হইলে এখানকার ঐ ভক্ত মালো বিচারপতি রমেশচন্দ্রকে বিচারে হারাইয়া দিত।

কলিকাতার University Institute প্রথমে Society for the Higher Training of Young Men নামে স্থাপিত হয়। তৎকালে তাহা হইতে একথানি পত্রিকা বাহির হইত। ঐ পত্রিকাতে মফস্বলের কলেজ সকল হইতে একজন করিয়া সংবাদদাতা ছিল। আমি ছিলাম উহার এই কলেজের সংবাদদাতা। তাই কলেজের সকল সংবাদ ও অনেক বিষয়েই আমাকে লিখিতে হইত। সে সংবাদ লেখা লইয়াও বিলিং সাহেবের সহিত সংঘর্ষে আসিতে হইয়াছে। তিনি কতদিন আমার কত কৈফিয়ত তলব করিয়াছেন, কিন্তু আমাকে আমার কর্ত্তব্য হইতে বিচলিত করিতে পারেন নাই। ঐ পত্রিকা কলেজে একখানি করিয়া আসিত। তাহা লাইত্রেরিতে রক্ষিত হইয়া থাকিলে তাহাতে কলেজ সম্বন্ধে ঐ সময়কার অনেক কথা জানা যাইতে পারে।

আমাদের কলেজজীবন থুব ঘটনাবছল ছিল না। আজ কালকার মত তথন কলেজে থিয়েটার, 'সোস্যাল' ও অন্তান্ত অভিনব অনেক কিছুরই অন্তিম্ব ছিল না। ছাত্রজীবন শুধু "থাঁড়া বড়ি থোড়, থোড় বড়ি থাঁড়া"—এই একঘেরে সাধারণ প্রণালীতে বহিরা যাইত। কিন্তু তাই বলিয়া তাহাতে প্রাণের অভাব ছিল না। ১৮৯৬ খুটান্দে রুম্ফনগরে প্রথম যথন Bengal Provincial Conference হইয়াছিল আমরা কলেজের ছাত্রগণ তাহাতে ভলানটিয়ার হইয়া নিশান হাতে ঘোড়ায় চড়িয়া কত উৎসাহে সহরের রাস্তার্ম ছুটিয়াছি। ক্রম্ফনগরের উজ্জ্বল রত্ন পরলোকগত মনোমোহন ঘোব ছিলেন ঐ কনফারেজের

অভ্যর্থনাসমিতির সভাপতি। তাঁহার বাড়ীর সন্মুখের মাঠে, এখন সেখানে পোষ্ট অফিস, আমরা কলেজের ছাত্রগণ কনফারেন্সে আগত ডেলিগেটগণকে জিমন্তাস্টিক দেখাইয়া কত বাহবা লইয়াছি। আমার জীবনের সর্বাপেক্ষা স্থানর দিনগুলি এই কলেজের ছাত্র স্বরূপেই কাটিয়াছে—এখনও মনে হয় সে তো এই সেদিনকার কথা।

( 2 )

### শ্রীচণ্ডীদাস মজুমদার বি. এ., বিভারত্ন

প্রধান শিক্ষক, দাঁইহাট হাই স্কুল

১৯০৩ খৃষ্টান্দের জুলাই মাসে আমি রুঞ্চনগর কলেচ্ছে ভর্ত্তি হই। তথন প্রিন্সিপ্যাল ছিলেন—বাবু জ্ব্যোতিভূষণ ভাছড়ী। তিনি স্বদেশী ভাবাপদ্ম লোক ছিলেন। দেবেন বাবু, দতীশ বাবু ইংরাজীর অধ্যাপক—রাথাল বাবু গণিতের ও বাবু সতীশ চন্দ্র রায় বিজ্ঞানের অধ্যোপক ছিলেন। সতীশ বাবু আমাদের Algebra শিক্ষা দিতেন—প্রিন্সিপ্যাল স্বয়ং Chemistry পড়াতেন।

১৯০৬ সালে আমি যথন তৃতীয় বার্ষিক শ্রেণীতে পড়ি তথন সংস্কৃত পড়াতেন জ্বানকী পণ্ডিত মশায়। তিনি ছিলেন দীর্যাক্কতি—দীর্যশ্রশাশাসালয়। তাঁর কণ্ঠম্বর ছিল মধুর অথচ গন্তীর। শকুন্তলা ও মেঘদ্তের শ্লোকগুলি যথন তিনি প'ড়তেন তথন মনে হ'ত যেন সমস্ত কলেজ গৃহটি 'গম গম' ক'চ্ছে— প্রত্যেকটি কথা যেন ছাত্রদের "কানের ভিতর দিয়া মরমে" প্রবেশ ক'রতো—অতি চঞ্চল, অমনোযোগী ছাত্রও মুশ্বচিত্তে "নিবাতনিক্ষম্পমিব প্রদীপন্" তাঁর পাঠ শুন্তো। Wordsworth কবি Milton সম্বন্ধে যা ব'লেছিলেন পণ্ডিত মহাশ্যের পক্ষে দে কথা সম্পূর্ণক্ষপে থাটে—"Thou hadst a voice, whose sound was like the sea, pure as naked heavens, majestic, free." তাঁর শিক্ষার গুণে আমাদের সংস্কৃত ভাষা ও সাহিত্যের প্রতি একটা অমুরাগ জন্মছিল—শিক্ষকের বাহাত্রী এইথানেই।

কলেজের একটা বিশেষত্ব এই ছিল যে স্থলের মত ছাত্রদের 'পড়া' জিজ্ঞাসা করা হ'তো। থগেন বাবু (রায় বাহাছর থগেন্দ্র নাথ মিত্র) আমাদিকে History of Greece and Rome পড়াতেন। তিনি প্রত্যহ ছাত্রকে দাঁড় করিষে প্রশ্ন ক'রতেন, ব'লতে না পারলে "অমু মধুর" ভর্ণনা করতেন।

আমাদের কলেজজীবনের একটা স্মরণীয় ঘটনা বঙ্গভঙ্গ আন্দোলন। সেই সময়ে স্থানেদনাথ ও বিপিন চক্রের বক্তৃতা শুন্বার সৌভাগ্য আমাদের হ'য়েছিল। আমরা স্থানেশী শোভাযাত্রায় যোগ দিতাম। ছটি গান প্রায়ই গাওয়া হ'তো—"একবার তোরা মা বলিয়ে ডাক্" আর "মায়ের দেওয়া মোটা কাপড় মাথায় তুলে নে রে ভাই।" আমাদের নেতা ছিলেন উকিল বেচারাম লাহিড়ী। বিনোদ বিহারী গুপ্ত ক্লেরিওনেট

বাজ্ঞাতেন, তার সঙ্গে থোল বা করতাল বাজ্ঞতো। এক একদিন আমরা কলেজ থেকে বেমালুম পালিয়ে শোভাযাত্রায় যোগ দিতাম। প্রিন্সিপ্যাল বা অধ্যাপকেরা তা জানতেন কিন্তু কাহাকেও শাস্তি দেওয়া হয় নি বা নিষেধও করা হয় নি ।

এই বার ছাত্রদের কথা। অধিকাংশ ছাত্রই পরিশ্রমী ও পাঠে মনোযোগী ছিল। পরীকাকে সকলেই ভন্ন করতো ও পরীক্ষার পূর্ব্বে ২।> মাস কঠোর পরিশ্রম করতো—পরীক্ষার অসহপায় অবলম্বনের প্রবৃত্তি প্রায়ই ছিল না।

বর্ত্তমান কালে ঘূর্নীতি—যথা, পরীক্ষার থাতা বদলান, প্রশ্নপত্র বাহির করা invigilatorকে ভর প্রদর্শন—ছাত্রদের প্রায় কল্পনাতীত ছিল। ছাত্রদের বাহিরের জ্ঞান থব সামান্ত ছিল—দেশ বিদেশের সংবাদ তারা রাথতো না—কিন্তু সাধারণ ছাত্র শিক্ষককে ভয় ভক্তির চক্ষে দেখতো। বৈকালে বেড়াবার সময় গেট রোডে ব'সে আমরা গান গাইতাম অথবা পাঠ্যপুস্তকের প্রশ্নোজর সম্বন্ধে আলোচনা চালাতাম। ছাত্রমহলে আর এক অভ্যাস ছিল রবিবারে বা ছুটির দিনে "জ্ঞলবেড়ানো"। আজ বৃদ্ধ বয়দেও সবুজের নৌকাবিলাসের কথা ভূলি নি। এথনও মনে পড়ে কতদিন, কতবার দিনান্তে রক্তরাঙা আকাশতলে অথবা শরতের "শুভ্র জ্যোৎস্না পুল্কিত যামিনীতে" জ্লাঙ্গীর স্থনীলবক্ষে একাধিক তরণী ভাসিয়ে ছুটে চ'লে যেতো তরুণ ছাত্র্যাত্রীর দল কোন্ এক কল্পলাকের সীমাহীন, লক্ষাহীন, অনাবিদ্ধুত পথে!! মাঝে মাঝে ছাত্রদের বনভোজন বা picnic হ'তো। একবার কলেজ প্রাঙ্গণে হ'য়েছিল অধ্যক্ষ জ্যোতিবাবুর তত্ত্বাধানে।

সর্ব্ধশেষে অভিভাবক সম্বন্ধে হ চারটি কথা ব'লবো। অভিভাবকগণ সাধারণতঃ বলেকদিগের স্থশিক্ষা ও চরিত্রগঠনের দিকে বিশেষ দৃষ্টি রাথতেন। তৃতীয় বিভাগে পাদ হ'লে ছাত্রেরা অভিভাবকের কঠোর ভর্ৎসনার পাত্র হ'তো—দরিদ্র শিক্ষকেরাও অভিভাবকদের শ্রদ্ধা লাভ ক'রতেন।

একটা অপ্রিয় কথা ব'লতে বাধ্য হ'চ্চি যে ৪০ বংসর আগে শিক্ষক, অভিভাবক ও ছাত্রের শিক্ষার প্রক্নত উদ্দেশ্য ও নৈতিক আদর্শের দিকে লক্ষ্য ছিল। বর্ত্তমানে বিশ্ববিত্যালয়ের ডিগ্রী লওয়া ও অর্থোপার্জ্জনের পথ পরিষ্কার করাটাই শিক্ষার মূল উদ্দেশ্য বলে গৃহীত হ'য়েছে—তা যে উপায়েই হোক। বর্ত্তমান শিক্ষার ধারা হ'চ্ছে—Development of the brain at the expense of heart and soul. এটা জ্বাতিয় উন্নতি বা ভারতের সনাতন আদর্শের প্রতিকৃল।

আর বেণী কথা শিথে পুঁথি বাড়াবো না। ক্লঞ্চনগর কলেজের ইতিহাস প্রকৃতই উজ্জ্বল—শত শত কৃতী ছাত্র এই প্রতিষ্ঠান থেকে বেড়িয়েছেন। আমাদের সমসামিরিক ছাত্রদের মধ্যে বিমান বিহারী সরকার, বিনোদ বিহারী সরকার, স্থবেন্দ্র নাথ দাস গুপ্ত, দিজ দাস মজুমদার প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য।